
ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459 
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna 
 

Muhammad Mujib 
Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan 

Epistemologi Fiqh 

 

 1  
 

DARI TRADISI KE TRANSFORMASI: KONTRIBUSI PEMIKIRAN 

OMID SAFI DALAM PEMBARUAN EPISTEMOLOGI FIQH 

 
Muhammad Mujib 

mmujib71@student.uinsuku.ac.id 

Pascasarjana UIN Sunan Kudus 

 

 

Abstrak: 

Artikel ini mengkaji secara kritis konsep Muslim Progresif yang dirumuskan 

Omid Safi sebagai salah satu tren pemikiran Islam kontemporer yang 

menekankan keadilan sosial, kesetaraan gender, dan pluralisme. Penelitian ini 

bertujuan menjelaskan konstruksi epistemologis dan metodologis Muslim 

Progresif melalui konsep multiple critique, sekaligus memetakan posisinya dalam 

peta tren Islam kontemporer dengan menggunakan tipologi Abdullah Saeed. 

Metode yang digunakan adalah studi pustaka dengan pendekatan analisis isi 

(content analysis) terhadap karya-karya primer Omid Safi serta sumber-sumber 

sekunder terkait pemikiran Islam progresif, postmodernisme, dan gerakan ijtihad 

kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ijtihad progresif Safi berakar 

pada keterlibatan mendalam terhadap tradisi Islam sembari mengadopsi kritik 

simultan terhadap struktur ketidakadilan baik di tubuh umat Islam maupun sistem 

global modernitas Barat. Konsep multiple critique memungkinkan artikulasi 

pemikiran yang tidak apologis, tidak simplistik, serta menolak dikotomi biner 

Islam–Barat. Selain itu, analisis memperlihatkan bahwa Muslim Progresif tidak 

sepenuhnya identik dengan kategori Ijtihadi Progresif sebagaimana dirumuskan 

Abdullah Saeed, karena mengandung keragaman internal serta kecenderungan-

kecenderungan epistemologis yang tidak homogen. Artikel ini menegaskan bahwa 

pemikiran Safi menawarkan perangkat heuristik untuk memahami “cara menjadi 

Muslim” di era kontemporer tanpa menjadikannya kategori teologis yang rigid. 

Temuan ini berimplikasi pada penguatan studi Islam kritis dan pembaruan 

metodologis fiqh sosial, khususnya dalam merumuskan ijtihad yang sensitif 

terhadap isu-isu keadilan gender, kemanusiaan universal, dan transformasi sosial 

berbasis nilai. 

Kata Kunci: Muslim Progresif; Omid Safi; multiple critique; ijtihad kontemporer; 

pluralisme. 

 

Abstract:  

This article critically examines Omid Safi’s conception of Progressive Muslims as 

a contemporary Islamic intellectual trend emphasizing social justice, gender 

equality, and pluralism. The study aims to explicate the epistemological and 

methodological foundations of Progressive Muslim thought through the concept 

of multiple critique, while also positioning it within Abdullah Saeed’s typology of 

contemporary Islamic trends. This research employs a literature-based method 

using content analysis of Safi’s primary works and secondary sources related to 

progressive Islam, postmodernism, and contemporary ijtihad movements. The 



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459 
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna 

 
Muhammad Mujib 

Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan 
Epistemologi Fiqh 

 

 2  
 

findings reveal that Safi’s progressive ijtihad is grounded in deep engagement 

with Islamic tradition alongside simultaneous critique of injustices within Muslim 

societies and the hegemonic structures of Western modernity. The concept of 

multiple critique enables a non-apologetic, non-simplistic, and non-binary 

framework that resists the rigid Islam–West dichotomy. Moreover, the analysis 

shows that Progressive Muslims are not identical to Saeed’s category of 

Progressive Ijtihadists due to internal diversity and heterogeneous 

epistemological orientations. This article concludes that Safi’s perspective serves 

as a heuristic device for understanding “ways of being Muslim” in contemporary 

contexts rather than a fixed theological category. These findings contribute to 

strengthening critical Islamic studies and methodological renewal in social fiqh, 

particularly in formulating ijtihad that is sensitive to gender justice, universal 

humanism, and value-based social transformation. 

Keywords: Progressive Muslims; Omid Safi; multiple critique; contemporary 

ijtihad; pluralism. 

 
A. PENDAHULUAN 

Istilah Islam Progresif atau Muslim Progresif sebetulnya lama digunakan. 

Setidaknya, pada tahun 1999, berdiri sebuah organisasi bernama Progressive 

Muslim Network (PMN) di Toronto, Kanada.
1
 Lalu pada tahun 2003, terbit sebuah 

buku berjudul Progressive Muslims: On ", Gender, Justice, and Pluralism yang 

diedit oleh Omid Safi dan disebutnya sendiri sebagai “hasil dari percakapan, 

dialog, dan perdebatan di antara 15 kontributornya selama hampir setahun 

penuh”.
2
 Meski demikian, sangat sulit kiranya untuk merumuskan sebuah 

pemahaman tunggal tentang apa yang disebut “Muslim Progresif” itu. Dalam 

ungkapan Ebrahim Moosa, “Siapa pun yang berpikir bahwa Islam 'Progresif 

adalah sebuah ideologi, kredo, gerakan, atau sekumpulan doktrin yang siap-pakai 

pasti akan sangat kecewa.”
3
 Ada banyak versi dari Muslim Progresif, sama 

banyaknya barangkali dengan jumlah para pengusung label ini. 

Oleh karena itu, tulisan ini memusatkan perhatiannya hanya kepada 

konsepsi Muslim Progresif yang diajukan oleh Omid Safi,
4
 seorang pemikir 

                                                           
1 Saadia Yacob, Developing Identities: What is Progressive Islam and Who Are Progresive 

Muslims, Paper dipresentasikan dalam The AMSS 33rd Annual Conference, Mason University Arlington 

Campus, Virginia, 24-26 September 2004, 5. 
2 Omid Safi, Introduction: The Times They Are A-Changin'- A Muslim Quest for Justice, Gender 

Equality, and Pluralism, dalam Safi, Omid [ed.], Progressive Muslims: On Gender, Justice, and Pluralism 

(Oxford: Oneworld, 2005), 18. 
3 Ebrahim Moosa, Transitions in The 'Progress' of Civilization: Theorizing History, Practice, and Tradition, 

dalam Vincenl Cornell dan Omid Sali [ed.],Voice of Change (Westport: Praeger Publishers, 2007), 

115. 
4  Safi sendiri menyatakan bahwa apa yang dikemukakannya tidak boleh dipandang sebagai 

Manifesto Muslim Progresif. Bahkan tidak boleh ada pandangan individual tentang Muslim Progresif 

yang bisa dianggap sebagai kanon, karena itu akan bertentangan dengan prinsip "pertukaran 

gagasan yang cair" serta "pengakuan terhadap sebuah spektrum interpretasi yang luas". Lihat 

Omid Safi, Inroduction, 7. Tentang perbedaan antara Safi dan pemikir-pemikir Muslim Progresif 

lain, lihat, misalnya, Amin Abdullah, Pengantar,  dalam Farish A. Noor, Islam Progresif: Tantangan, 



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459 
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna 

 
Muhammad Mujib 

Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan 
Epistemologi Fiqh 

 

 3  
 

muslim Amerika yang berlatar belakang keluarga dari Iran. Penting untuk 

digarisbawahi bahwa Muslim Progresif dalam tulisan ini akan diperlakukan 

sebagai salah satu tren dalam dunia Islam kontemporer. Karena itu, sebagai upaya 

untuk mempertajam distingsi, beberapa perbandingan akan juga dilakukan, baik 

dengan pemikiran tokoh-tokoh lain yang mengidentifikasi diri mereka sebagai 

muslim progrsif maupun dengan tren-tren lain yang muncul dalam dunia Islam di 

masa kontemporer ini. 

Mengapa “Muslim” yang “Progresif”? 

Salah satu problem paling mendasar dari penggunaan istilah Muslim 

Progresif terletak pada kata "progress" yang dikandungnya. Kemajuan ke arah 

mana? Selama ini, kemajuan sering kali dikonsepsikan dalam pengertian yang  

terlampau Hegelian – sebuah gerak unilateral dan searah menuju sebuah titik yang 

konkret dan pasti. Itu terlihat j jelas dalam, misalnya, karya Francis Fukuyama, The 

End of History and the Last Man. Sejarah akan bergerak maju ke arah yang tidak 

terhindarkan, dari sistem tribal ke teokrasi, lalu ke aristokrasi, lalu berujung pada 

kapitalisme dan demokrasi liberal.
5
 

Omid Safi tentu saja menolakgagasan tentang kemajuan yang bersifat 

sangat deterministik itu. Menurutnya, kemajuan dalam kata “progresif” adalah 

perubahan ke arah yang lebih baik bagi dunia secara keseluruhan.
6
 Sesuatu yang 

lebih baik itu terangkum dalam dua kata: keadilan (al-’adl) serta kebaikan-dan-

keindahan (al-ihsan). Jika hendak dirumuskan secara lebih praktis, dua kata itu 

harus meliputi—tetapi tidak terbatas pada—keadilan sosial, kesetaraan gender, 

dan pluralisme.
7
 Tentang bagaimana konsep-konsep itu dimaknai oleh Omid Safi 

akan diuraikan belakangan.  

Di sisi lain, Safi juga mencermati adanya kandungan arogansi dalam 

penggunaan istilah "progresif". Mereka yang progresif cenderung dipandang - 

atau memandang diri mereka sendiri- sebagai kaum elit yang lebih baik, lebih 

cerdas, dan lebih
 
tercerahkan dibandingkan dengan mereka yung tidak progresif.

8
 

Safi mengakui bahwa hal itu adalah salah satu tantangan terberat Muslim 

Progresif. Karena itu, ia menyeru agar Muslim Progresif dipandang sebagai 

sebuah alternatif, dan bukan sesuatu yang sepenuhnya antagonistik, bagi arus-

utama umat Islam.
9
 Lebih jauh Muslim Progresif tidak boleh menjadi elitis. Ia 

harus terlibat dalam tindakan dan transformasi sosial yang konkret.
10

 Itu pula 

sebabnya mengapa Safi menolak menggunakan istilah “Muslim Kritis” (Critical 

Muslim), karena para kritikus kerap diidentikkan dengan mereka yang tidak 

pernah berhenti mengeluh tetapi tetap duduk nyaman dan tidak berbuat apa-apa.
11

 

                                                                                                                                                                
Peluang, dan Masa Depannya di Asia Tenggara, terj. M. Nur Ichwan dan Imron Rosjadi (Yogyakarta: SAMHA, 

2006), ix-xii. 
5 Ebrahim Moosa, Transitions in the ‘Progress’ of Civilization, 118-119. 
6 Omid Safi, Challenges and Opportunities for The Progresive Muslim in North America, 

Muslim Public Affairs Journal, edisi Januari 2006, 77. 
7 Omid Safi, Introduction, 6 
8 Omid Safi, Introduction, 6 
9 Omid Safi, Challenges and Opportunities, 79. 
10 Omid Safi, What is Progressive Islam?, ISIM Newsletter, edisi 13, Desember 2003, 48 
11 Omid Safi, Introduction, 18 



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459 
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna 

 
Muhammad Mujib 

Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan 
Epistemologi Fiqh 

 

 4  
 

Dengan demikian, istilah “progresif” dipilih sebetulnya bukan karena kata 

tersebut dianggap paling representatif melainkan karena tidak ada kata lain yang 

lebih tidak bermasalah. Tidak hanya Safi, seluruh aktivis muslim yang 

mengasosiasikan diri mereka dengan Muslim Progersif juga berpendapat sama.
12

 

Ebrahim Moosa bahkan menyatakan, "Saya menggunakan istilah tersebut sambil 

memprotesnya."
13

 

Kata "progresif” itu, oleh Omid Safi, kemudian diatribusikan kepada kata 

“Muslim”, bukan "Islam". Pilihan ini dianggapnya lebih tepat karena bukan Islam 

yang tidak progresif, melainkan para pemeluknya. Oleh sebab itu, Muslim 

progresif tidak memusatkan perhatiannya  pada gagasan tentang Islam di alam ide, 

melainkan pada keterlibatan langsung dari manusia muslim di alam yang nyata. 

Safi menyatakan bahwa pada akhirnya, adalah tanggung jawab manusia muslim 

itu untuk menjadi progresif atau tidak.
14

 Meski demikian, ada indikasi bahwa Safi 

sendiri cenderung bersikap longgar dalam pilihan antara Islam dan Muslim". Ia 

juga berulang kali menggunakan istilah “Islam Progresif" dalam beberapa artikel 

yang ditulisnya.
15

 

Multiple Critique Sebagai Metode Kritik Muslim Progresif 

“Multiple Critique" diadopsi oleh Omid Safi dari beberapa feminis. 

Dengan sedikit penyederhanaan, istilah tersebut akan diterjemahkan dengan 

“kritik-ganda". Yang dimaksud dengan kritik-ganda adalah "sebuah pendekatan 

beragam arah (a multiheaded approach) yang didasarkan atas kritik simultan 

terhadap beragam komunitas dan wacana di mana kita terlibat di dalamnya."
16

 

Dalam tulisan-tulisan Omid Safi, kritik-ganda itu dipahami sebagai 

keharusan untuk mengkritik umat Islam sendiri di satu sisi serta Barat di sisi yang 

berbeda. Konsep kritik-ganda itu didasarkan atas sebuah gagasan yang sederhana 

namun radikal, yaitu bahwa setiap manusia tanpa terkecuali muslim maupun non-

muslim, laki-laki maupun perempuan, kaya maupun miskin, dan seterusnya – 

memiliki nilai yang sama sebab masing-masing dari kita memiliki  di dalam 

dirinya “hembusan ruh Tuhan’’.
17

 Oleh sebab itu, keadilan adalah hak setiap 

individu, tanpa peduli dari kelompok mana pun ia berasal. Implikasinya, setiap 

bentuk ketidakadilan oleh siapa pun dan kepada siapa pun adalah sesuatu yang 

harus dikritik serta diperbaiki. Atas dasar itu, Safi mengakui bahwa ketidakadilan 

telah dan mungkin terjadi atas nama Islam, sembari pada saat yang sama, juga 

                                                           
12 Dalam seminar dengan tema Progressive Islam and the State in Contemporary Muslim 

Societes yang diselenggarakan di Singapura pada tanggal 7-8 Maret 2006, perdebatan tentang 

penggunaan istilah “progresif” ini juga mengemuka. Bahkan ada beberapa ilmuwan muslin yang 

menolak menggunakan istilah tersebut meski setuju dengan agenda dan program Muslim 

Progresif. Lihat Ahmad Imam Mawardi, “Islam Progresif dan Ijtihadi Progresif dalam 

Pandangan Abdullah Saeed : Potret Kegelisahan Umat Islam Menghadapi Modernitas”. (makalah 

tidak diterbitkan), 3-4. 
13 “I Use the term under protest.” Lihat Ebrahim Moosa, Transitions in the Progres of 

Civilization, 125. 
14 Omid Safi, Introduction, 18 
15 Lihat, misalnya, dalam artikelnya yang berjudul What is Progressive Islam? Serta Islamic 

Modernism, atau dalam transkrip wawancaranya dengan Krista Tippett di Radio Speaking of Faith. 
16 Omid Safi, Introduction, 2 
17 Ibid, 3 



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459 
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna 

 
Muhammad Mujib 

Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan 
Epistemologi Fiqh 

 

 5  
 

terus berusaha melawan setiap struktur ketidakadilan yang disebabkan oleh 

hegemoni Barat. Bahkan kritik juga harus terus menerus dialamatkan kepada 

gerakan Muslim Progresif sendiri, terutama terhadap kecenderungannya untuk 

menjadi kaku, otoriter, dan dogmatis.
18

 

Muslim Progresif mengkritik pemaknaan teks hukum Islam yang 

diskriminatif terhadap perempuan sekaligus menolak eksploitasi wanita oleh 

Barat. Muslim Progresif mengecam persekusi kelompok minoritas di negara-

negeri Islam sembari terus melancarkan kritik kepada kebijakan luar negeri 

Amerika Serikat yang opresif. Muslim Progresif memilih visi tentang Islam yang 

berbeda dan kelompol Wahhabi atau Neo-Wahhabi, tetapi juga menolak untuk 

menjadi sekular. Muslim Progresif tidak hanya membantah klaim para muslim 

pembenci Barat (Muslim Westernophobes) seperti Usama bin Laden, Ayman al-

Zawahiri, atau Sulayman Abu Ghayts, namun juga mencela orang-orang Barat 

yang membenci Islam (Western Islamophobes), seperti Bernard Lewis, Samuel P. 

Huntington, Daniel Pipe, atau Robert Spencer.
19

 Dan demikian seterusnya. 

Mudah diduga bahwa kritik Islam Progresif terhadap umat Islam ditujukan 

terutama kepada kelompok-kelompok yang oleh Safi disebut "ultrakonservatif”, 

yakni mereka yang secara dogmatis bukan saja anti Barat, anti Yahudi, atau anti 

Kristen, tetapi juga sebetulnya anti kelompok-kelompok muslim yang lain.
20

 

Namun di sisi lain, Safi juga mengkritik tradisi Islam liberal yang, menurutnya, 

cenderung bersikap tidak kritis atau bahkan setia kepada modernitas serta sering 

kali mengabaikan diskus, tentang kolonialisme dan imperialisme. Berbeda dari 

tradisi liberal tersebut, Islam Progresif sejak awal telah ditandai oleh sikap kritis 

terhadap kolonialisme, baik dalam bentuknya yang klasik maupun variasi-

variasinya di masa modern.
21

 

Pada titik inilah Safi berbicara tentang “arogansi modernitas” (the 

arrogance of modernity), yaitu keyakinan bahwa modernitas – dan Barat secara 

khusus – selalu membawa kebaikan.
22

 Banyak kaum muslim modernis yang, sadar 

maupun tidak sadar, telah menjadikan modernitas seperti berhala yang dipuja, 

dikopi, dan "diunduh” secara tanpa kritis. Safi menganggap sikap tersebut sebagai 

sesuatu yung bertentangan dengan metode multiple critique Muslim progresif. Ia 

justru menganjurkan sikap yang selaras dengan apa yang dikemukakan oleh 

paham postmodernisme maupun poskolonialisme.
23

 Tetapi berbeda dari dua 

paham yang cenderung mengkritik modernitas dan Barat secara menyeluruh itu, 

metode kritik-ganda Muslim Progresif mencoba melibatkan diri dengan tradisi 

                                                           
18 Omid Safi, Challenges and Opportunities, 80 
19 Omid Safi, I and Thou in A Fluid Word Beyond ‘Islam Versus The West, dalam Vincent 

Cornell dan Omid Safi (ed), Voices of Change (Wesport: Praeger Publishers, 2007), 199-210 
20 Omid Safi, dkk., Progressive Islam in America, Transkrip Wawancara dengan Krista 

Tippett dalam Speaking of Faith, 28 Juli 2005, 2 
21 Omid Safi, Modernism: Islamic Modernism, dalam Lindsay Jones dkk (ed) Encyclopedia 

of Religion, Second Edition (Farmington Hills: MacMillan, 2005), 6098. Bandingkan dengan 

Omid Safi, What is Progressive Islam?, 48 
22 Omid Safi, Introduction, 4 
23 Omid Safi, Progressive Islamin America, 6. 



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459 
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna 

 
Muhammad Mujib 

Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan 
Epistemologi Fiqh 

 

 6  
 

Islam sekaligus dengan modernitas, mengkritik masing-masing, lalu mengambil 

yang terbaik dari keduanya. 

Menjadi Muslim Progresif: Beberapa Prasyarat 

Metode kritik-ganda adalah dasar bagi gerakan dan seluruh agenda 

Muslim Progresif. Metode tersebut kemudian dikembangkan oleh Omid Safi ke 

dalam prasyarat-prasyarat  berikut ini. 

Pertama, keterlibatan yang penuh dalam tradisi Islam Tidak ada gerakan 

Muslim Progresif yang tidak bersifat islami, dalam arti bahwa sekalipun ia 

memperoleh inspirasinya dari paham-paham spiritual dan politik di luar Islam, ia 

tetap harus tumbuh dalam jantung tradisi Islam sendiri. Sekadar berurusan dengan 

agenda-agenda seperti keadilan, persamaan gender, dan sebagainya, bagi Safi 

tidak otomatis membuat seseorang atau sebuah kelompok menjadi Muslim 

Progresif. Bahkan kritik kepada tradisi Islam itu pun harus didahului oleh 

keterlibatan yang penuh di dalamnya. Muslim Progresif menolak konservativisme 

yang menganggap tradisi Islam harus dipelihara dalam bentuknya yang sama 

seperti apa yang kita warisi dari masa lalu. Tetapi ia juga mengkritik sekularisme 

dan rejeksionisme yang menganggap bahwa tradisi Islam harus ditolak 

sepenuhnya, bahwa kita harus melakukan pemutusan epistemologis yang bersifat 

total dari masa lalu. Sebaliknya, tradisi Islam itu harus dipandang sebagai a 

tradition-in-becoming, sebuah tradisi yang terus berkembang dan mencari bentuk 

sesuai dengan tantangan-tantangan baru yang dihadapinya.
24

 Salah satu strategi 

untuk menjaga agar tradisi itu tidak kehilangan watak dinamisnya adalah dengan 

mengangkat ke permukaan isu-isu yang umat Islam enggan membicarakannya 

secara terbuka, “to talk abaut all the uncomfortable issues and all the ones 

that...we Muslim generally don’t want to talk about publicly".
25

 

Kedua, penolakan terhadap sikap apologis dan simplistik. Problem yang 

dihadapi umat Islam dan umat manusia secara umum bersifat sangat kompleks 

sehingga tidak bisa diselesaikan dengan mencari jalan keluar yang terlampau 

sederhana. Karena itu, Safi menolak sebuah kecenderungan yang disebutnya 

“Islam Pamflet”, yaitu upaya untuk menyelesaikan masalah yang rumit dengan 

merujuk kepada ajaran Islam dalam konsepnya yang sederhana dan monolitik. 

Orang-orang yang menganggap Islam semata-mata sebagai “pamflet" cenderung 

akan menyerah pada kerumitan persoalan yang ada dengan serta merta 

mengatakan, “Islam menyatakan bahwa...” atau "Menurut Islam,......”. 

Pernyataan-pernyataan itu cenderung menjadi tanda kemalasan berpikir. Mereka 

tidak sadar, atau tidak mau
 

tahu, bahwa diperlukan jihad intelektual yang 

sungguh-sungguh untuk merumuskan jawaban bagi sebuah persoalan 

kontemporer berdasarkan tradisi Islam yang kaya, plural dan tidak tunggal.
26

 

Ketiga, penekanan pada upaya transformasi dan tindakan sosial yang 

konkret. Muslim Progresif menganggap penting visi sekaligus aktivisme. Dalam 

ungkapan Safi, “Aktivisme tanpa visi adalah sesuatu yang sejak semula telah 

gagal. 

                                                           
24 Omid Safi, Introduction, 5-9 
25 Omid Safi, dkk., Progressive Islam in America, 2-3 
26 Ibid, 20-23 



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459 
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna 

 
Muhammad Mujib 

Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan 
Epistemologi Fiqh 

 

 7  
 

Visi tanpa aktivisme akan segera menjadi tidiik relevan."
27

 Mengutip 

Leonardo Boff, Safi mengenalkan istilah “libera(c)tion”, sebuah perpaduan 

antara liberation dan action; bahwa tidak mungkin ada upaya pembebasan tanpa 

tindakan nyata.
28

 Tindakan sosial yang konkret itu di mata Safi, harus ditujukan 

kepada seluruh umat manusia tanpa terkecuali. Inspirasi dasarnya adalah 

kewajiban membela mustadh'afin dalam tradisi Islam yang tidak dibatasi oleh 

latar belakang agama, keyakinan, bangsa, ras dan sebagainya.
29

 

Keempat, perhatian kepada humanisme Islam dan adab. Humanisme 

adalah landasan filosofisnya, sementara adab adalah kode dalam hubungan 

lahiriah antar manusia. Adab yang buruk – seperti gemar menganggap orang lain 

sebagai kafir atau pelaku bid'ah – dimiliki oleh mereka yang tidak memiliki visi 

tentang humanisme. Di sinilah Safi menekankan pentingnya menyelami tradisi 

tasawuf, karena “at-tashawwuf kulluhu al-adab”. Safi memandang para sufi 

sebagai kelompok yang terus menerus berusaha untuk mengembangkan etika 

interpersonal yang berlandaskan  adab itu pada level komunal.
30

 

Kelima, keterbukaan dalam sumber pengetahuan dan kebijaksanaan. Hidup 

di abad ke-21, menurut Safi, seorang muslim seharusnya tidak mencukupkan 

dirinya hanya dengan belajar al-Qur’an dan Hadits. Ia juga perlu mengenal 

sumber-sumber kebijaksanaan lain yang sekunder, seperti Rumi dan Ibn 'Arabi, 

Plato dan Ibn Sina, Chomsky, dan  Abu Dzarr, Gandhi dan Arundhati Roy, Robert 

Fisk dan Edward Said, Dalai Lama dan Elie Wiesel, juga Bob Dylan dan Bob 

Marley. Ia juga mungkin perlu mempelajari Teologi Pembebasan Kristen atau 

ajaran-ajaran Tao.
31

 Pendek kata, epistemologi Muslim Progresif adalah 

epistemologi yang pluralistik. Dalam sebuah ilustrasi, Safi menyerukan 

pentingnya memadukan antara seruan al-Qur’an untuk menjadi “syuhadda’ lillah 

bil-qisth" dengan ajakan Edward Said untuk “speak truth to the powers. ”
32

 

Keadilan Sosial, Kesetaraan Gender, dan Pluralisme 

Sebagaimana diungkapkan pada bagian terdahulu, Omid Safi berpendapat 

bahwa ada tiga agenda besar yang harus dilakukan oleh Muslim Progresif. 

Pertama, mewujudkan keadilan sosial. Safi menyadari bahwa istilah “keadilan 

sosial” barangkali adalah sesuatu yang baru bagi sebagian umat Islam. Namun 

tema keadilan sendiri sebetulnya berada di jantung etika sosial dalam ajaran 

Islam. al-Qur’an dan Hadits berulang kali berbicara tentang kewajiban membantu 

anggota-anggota masyarakat yang terpinggirkan, seperti anak yatim, janda, orang 

fakir dan miskin, orang yang dizhalimi, dan sebagainya. Allah swt. berfirman :  

إن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم 

( 30لعلكم تذكرون ) سورة النحل :   

                                                           
27 Ibid, 7 
28 Omid Safi, Modernism, Islamic Modernism, 6099 
29 Ibid,6098 
30 Omid Safi, Introduction, 13-14 
31 Ibid, 14-15 
32 Omid Sofi, What is Progressive Islam?, 48 



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459 
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna 

 
Muhammad Mujib 

Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan 
Epistemologi Fiqh 

 

 8  
 

Adalah tugas Muslim Progresif untuk menerjemahkan ajaran-ajaran Islam 

itu menjadi sesuatu yang bisa dipahami dengan baik oleh siapa pun yang terlibat 

dalam upaya penegakan keadilan sosial. Dalam konteks global di masa kini, sudah 

saatnya umat Islam memandang seluruh manusia tanpa terkecuali sebagai 

tetangga-tetangga mereka yang harus dibela dari segala bentuk ketidakadilan. 

Sebagai ilustrasi, menegakkan keadilan berarti melawan siapa pun yang terus 

menerus menyebarkan kebencian atas nama Islam, sekaligus mengkritik 

korporasi-korporasi multinasional yang mencoba mencari keuntungan dengan 

mengorbankan penduduk lokal. Muslim Progresif menolak siapa pun yang 

mengira bahwa masyarakat muslim sama sekali steril dari rasisme dan 

penindasan, sambil pada saat yang sama mengecam keras pihak-pihak tertentu di 

Barat yang memegang hak paten obat-obatan anti-HIV dan membiarkan jutaan 

orang meninggal karena AIDS di mana-mana.
33

 

Kedua, mewujudkan persamaan gender. Bagi Safi, keadilan sosial tidak 

mungkin terwujud dalam masyarakat muslim sebelum mereka mewujudkan 

keadilan bagi kaum wanita. Lebih jauh lagi, tidak mungkin ada interpretasi yang 

progresif bagi ajaran Islam tanpa membahas keadilan gender. Bahkan kesuksesan 

gerakan Muslim Progresif pun pada akhirnya akan diukur oleh tingkat perubahan 

yang ditimbulkannya dalam persoalan keadilan gender itu.
34

 Tetapi sebelum itu 

semua, Safi mencoba menyadarkan kita bahwa gender bukan semata-mata 

persoalan kaum wanita Ketidak adilan gender sebetulnya juga merupakan proses 

dehumanisasi kaum laki-laki yang terlibat di dalamnya. Gender juga bukan 

semata-mata persoalan hijab dan jilbab, namun meliputi sekian banyak isu dan 

persoalan yang tingkat Kompleksitasnya boleh jadi berbeda-beda sesuai dengan 

kondisi lokal. Dan pada dasarnya, Muslim Progresif berangkat dari sebuah prinsip 

penting: bahwa keadilan gender bukanlah sesuatu yang dihadiahkan atau 

dikembalikan kepada kaum wanita, sebab hak-hak itu murni milik mereka semata-

mata karena mereka adalah manusia.
35

 

Allah swt. Berfirman :  

إنا خلقناكم من ذكر و أنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند يا أيها الناس 

 (  13إن الله عليم خبير. ) سورة الحجرات :   الله أتقاكم
Ketiga, mewujudkan pluralisme. Pluralisme itu, menurut Safi, hanya bisa 

terwujud jika kita mampu menghormati dan melibatkan yang-lain (the others) 

pada level terdalam dari sesuatu yang menjadikan kita manusia yang sama. 

Pluralisme itu adalah ketika manusia bisa bilang “kita” dan yang mereka maksud 

adalah manusia secara keseluruhan, Bani Adam, terlepas dari semua persamaan 

dan perbedaan. Pluralisme adalah lawan dari pengelompokan eksklusifis 

berdasarkan apapun.
36

 Karena itu, Safi menolak konsep "toleransi” karena dalam 

kata tersebut terkandung anggapan bahwa “yang-lain" itu adalah sejenis racun 

                                                           
33 Omid Sofi, Introduction, 9-10 
34 Safi menyatakan bahwa salah satu perbedaan terpenting antara gerakan Muslim Progresif 

dan gerakan Islam Liberal adalah tingkat keterlibatan para wanita di dalamnya. Lihat Omid Safi, 
Challenges and Opportunities, 77. 

35 Omid Safi, Introduction, 10-11 
36 Ibid, 11-13 



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459 
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna 

 
Muhammad Mujib 

Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan 
Epistemologi Fiqh 

 

 9  
 

yang bisa kita toleransi hingga batas ketahanan tertentu. Safi juga mengkritik 

slogan “Islam adalah agama perdamaian” karena slogan itu cenderung membuat 

kita lupa bahwa dalam Islam sekalipun ada manusia-manusia yang tidak cinta 

damai, serta karena perdamaian bisa saja diartikan sikap diam dan tenang 

menghadapi penindasan.
37

 

Muslim Progresif di Antara Tren-tren Kontemporer Islam Lainnya 

Ada beragam klasifikasi yang diajukan untuk memetakan tren dan gerakan 

Islam kontemporer. Keragaman itu sebagian besar terjadi karena perbedaan 

kriteria. Padahal kriteria-kriteria itu bisa berubah seiring perjalanan waktu. Itu 

sebabnya mengapa kategori-kategori seperti militan, radikal, ekstremis, moderat, 

fundamentalis, dan sebagainyu dianggap tidak lagi representatif karena cenderung 

memiliki batasan yang tidak jelas. 

Salah seorang ilmuwan muslim yang mencoba untuk masuk ke dalam 

perdebatan tentang kategorisasi di atas adalah Abdullah Saeed. Menurutnya, tren-

tren Islam kontemporer bisa dipetakan ke dalam delapan kategori, yaitu Legalis 

Tradisionalis, Puritan Teologis, Ekstremis Militan, Islamis Politis, Liberal 

Sekuler, Nominalis Kultural, Modernis Klasik, serta Ijtihadits Progresif.
38

 Berikut 

ini adalah upaya untuk menempatkan pandangan Muslim Progresif Omid Safi 

dalam kategorisasi tren-tren Islam kontemporer Abdullah Saeed tersebut. 

Muslim Progresif berbeda dari kelompok Legalis Tradisionalis karena ia 

tidak mencoba mempertahankan tradisi hukum fiqh klasik. Sebaliknya, para 

proponen Muslim Progresif berulang kali menegaskan kritik mereka kepada 

sistem hukum fiqh yang memapankan struktur ketidakadilan di tengah masyarakat 

muslim. Muslim Progresif juga bukan kaum Puritan Teologis atau Salafis yang 

memusatkan perhatian mereka kepada pemurnian akidah, lalu mengajukan 

pemisahan total antara muslim dan non-muslim, atau antara mereka yang 

berakidah murni dan para pelaku bid’ah. Dalam beberapa bagian dari tulisannya 

Safi menyatakan bahwa Muslim Progresif memperjuangkan pluralisme dan 

humanisme Islam dalam pengertiannya yang luas, yang mencakup seluruh 

manusia tanpa terkecuali. Selain itu, Safi juga berulang kali menegaskan bahwa 

Muslim Progresif berupaya melawan segala bentuk literalisme-eksklusifisme 

Islam seperti apa yang diyakini oleh Wahabisme. Apalagi bila disadari bahwa, 

bagi Safi, salah satu inspirasi terbesar kepada Muslim Progresif datang dari para 

sufi – kelompok yang kerap ditentang oleh kaum Puritan Teologis. 

Meski sama-sama menentang dominasi Barat yang tidak adil, Muslim 

Progresif tentu saja bukan kaum Militan Ekstremis yang membolehkan 

penggunaan cara-cara teror guna melawan Barat. Demikian juga bila 

dibandingkan dengan kaum Islamis Politis. Meski juga kritis terhadap 

kolonialisme dalam segala bentuknya, Muslim Progresif tidak menjadikan jalan 

politik melalui pendirian negara Islam sebagai metode dan tujuan utamanya. Dan 

                                                           
37 Ibid, 22-25 
38 Delapan kategori ini tercantum dalam Abdullah Saed, Trends in Contemporary Islam: A 

Preliminary Attempt at a Clasification, The Muslim World, Vol 97, Juli 2007. Dalam versi yang 

lebih awal, Saeed hanya mencantumkan enam di antaranya (lihat Abdullah Saeed, Islamic 

Thought: An Introduction (London dan New York: Routledge 2006), 142-154. Dua kategori yang 

ditambahkannya adalah Nominalis Kultural dan Modernis Klasik. 



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459 
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna 

 
Muhammad Mujib 

Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan 
Epistemologi Fiqh 

 

 10  
 

Muslim Progresif juga berbeda dari mayoritas umat Islam yang menjadi bagian 

dari kelompok Nominalis Kultural, yakni mereka yang acuh terhadap praktik 

keagamaan mereka sendiri, yang tidak peduli terhadap isu-isu pemikiran 

keagamaan dalam tradisi Islam. 

Barangkali gerakan Muslim Progresif lebih tepat dibandingkan dengan dua 

kelompok lainnya, yaitu kaum Liberal Sekuler dan Modernis Klasik. Sama seperti 

kaum Liberal Sekuler, Muslim Progresif juga mengkaji dan menangani isu-isu 

seperti kesetaraan gender, pluralisme, pemaknaan teks agama, dan sebagainya. 

Namun ada beberapa hal yang ditolak oleh Muslim Progresif – setidaknya, dalam 

konsepsi Omid Safi – dari kaum Liberal, seperti kecenderungan untuk menjadi 

sekuler, penerimaan yang tidak kritis terhadap modernitas dan produk-produk 

pemikiran Barat, serta keasyikan pada wilayah konseptual semata. 

Demikian pula dengan kaum Modernis Klasik. Sama seperti mereka, 

Muslim Progresif juga berbagi persoalan yang sama: bagaimana menjawab 

tantangan modernitas sambil tetap setia pada prinsip-prinsip ajaran Islam. Kedua 

gerakan ini juga percaya pada pentingnya ijtihad. Namun berbeda dari para 

Modernis Klasik itu, Muslim Progresif cenderung mengidentifikasi diri mereka ke 

dalam gerakan postmodernisme yang kritis terhadap modernitas. Bisa dibilang 

bahwa Muslim Progresif mencoba melanjutkan apa yang telah dirintis oleh kaum 

Modernis tersebut sembari pada saat yang sama berusaha memisahkan diri dari 

mereka Muslim Progresif tidak sepenuhnya percaya pada rasionalisme modern 

yang kaku. Itu sebabnya ketika sebagian kalangan Modernis Klasik menolak 

sinkretisme serta praktik-praktik tasawuf tertentu, Muslim Progresif justru 

mencoba mencari inspirasi dari elemen paling sederhana sekaligus paling 

mendasar dari praktik para sufi itu. 

Di antara delapan tren Islam kontemporer yang diajukan Saeed, Muslim 

Progresif tampaknya termasuk dalam kelompok Ijtihadi Progresif. Saeed sendiri 

mengutip  tulisan Safi saat mendefinisikan tren terakhir ini.
39

 Tetapi patut juga 

diperhatikan bahwa tidak semua tokoh yang oleh Saeed dimasukkan ke dalam 

kelompok Ijtihadi Progresif termasuk ke dalam kelompok Muslim Progresif 

menurut Safi. Contohnya adalah Fazlurrahman yang oleh Safi dianggap lebih 

tepat dimasukkan ke dalam kelompok Modernis.
40

 Fakta lain yang menarik adalah 

ketika Safi memutuskan untuk keluar dari Progressive Muslim Union Nortb 

America (PMU-NA) – sebuah organisasi yang deklarasinya tentang 12 prinsip 

Muslim Progresif dianggap oleh Saeed sebagai representasi dari kelompok Ijtihadi 

Progresif.
41

 Itu menunjukkan betapa, sebagai sebuah tren dan gerakan, kelompok 

Ijtihadi Progresif ditandai oleh beragam kecenderungan yang boleh jadi 

bertentangan satu sama lain. 

 

B. PENUTUP  
                                                           

39 Abdullah Saeed, Trends in Contemporary Islam, 402 
40 Omid Safi, Modernism: Islamic Modernism, 6098 
41 Safi kemudian mengisyaratkan bahwa keputusannya untuk keluar dari PMU didorong 

oleh hasrat untuk menjunjung tinggi mandat dari Al-Qur’an agar kita semua menegakkan keadilan 

di hadapan Tuhan, terutama terhadap diri sendiri dan komunitas kita sendiri. Lihat Omid Safi, 

Challenges and Opportunities, 78. 



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459 
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna 

 
Muhammad Mujib 

Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan 
Epistemologi Fiqh 

 

 11  
 

Jika hendak dirumuskan secara sangat sederhana, pandangan Safi tentang 

Muslim Progresif bertumpu kepada konsep keadilan yang diberlakukan secara 

universal. Konsep itu menjelaskan hampir semua metode dan agendanya. Karena 

seorang muslim mesti adil, maka ia harus melakukan kritik-ganda kepada apa pun 

yang tidak adil serta mengambil kebenaran dan kebijaksanaan dari sumber mana 

pun. Karena ia adil, maka ia pun harus siap menjadi pluralis, memperjuangkan 

kesetaraan gender, tidak apologis, humanis, menganggap visi dan aktivisme 

sebagai dua hal yang sama-sama penting, dan seterusnya. Secara konseptual, itu 

tampak menjanjikan. Tetapi Safi belum terlalu dalam menyentuh isu-isu minor 

yang konkret. Padahal boleh jadi pada tingkat praktis itulah perdebatan yang 

sesungguhnya dimulai. 

Upaya membandingkan Muslim Progresif dengan kelompok-kelompok 

dan tren-tren Islam kontemporer lainnya memang banyak membantu menegaskan 

distingsi antara masing-masing tren tersebut. Namun pada akhirnya, tetap saja 

muncul pertanyaan: siapakah sesungguhnya muslim yang progresif itu? 

Pertanyaan yang sama juga bisa diajukan kepada label-label lain yang dilekatkan 

kepada Islam atau Muslim, seperti liberal, puritan, modernis, dan lain sebagainya. 

Mengutip Adis Dudareja, label-label itu sebetulnya adalah upaya untuk 

menggambarkan cara seseorang atau sebuah kelompok untuk menjadi muslim (the 

way of being a muslim). Karena itu, setiap label tidak bisa dianggap sepenuhnya 

homogen atau terpisah dari label-label yang lain. Muslim Progresif dalam 

konsepsi Safi tampaknya tidak perlu diberlakukan sebagai sebuah kategori yang 

rigid, melainkan sebagai sebuah “alat-bantu heuristik” (heuristic device) untuk 

mendefinisikan dan menggambarkan "salah satu cara untuk menjadi muslim" di 

masa kontemporer ini.
42

 

 

REFERENSI 
Abdullah Saed, Trends in Contemporary Islam: A Preliminary Attempt at a 

Clasification, The Muslim World, Vol 97, Juli 2007 

Adis Dudareja, Construction of The Religious Sell and The Other: The 

Progressive Muslim' Manhaj", dalam Studies in Contemporary Islam, 

vol. 10, 2008 

Ebrahim Moosa, Transitions in The 'Progress' of Civilization: Theorizing History, 

Practice, and Tradition, dalam Vincenl Cornell dan Omid Sali 

[ed.],Voice of Change (Westport: Praeger Publishers, 2007). 

Omid Safi, Introduction: The Times They Are A-Changin'- A Muslim Quest for 

Justice, Gender Equality, and Pluralism, dalam Safi, Omid [ed.], 

Progressive Muslims: On Gender, Justice, and Pluralism (Oxford: 

Oneworld, 2005). 

_______, Challenges and Opportunities for The Progresive Muslim in North 

America, Muslim Public Affairs Journal, edisi Januari 2006. 

                                                           
42 Adis Dudareja, Construction of The Religious Sell and The Other: The Progressive Muslim' 

Manhaj", dalam Studies in Contemporary Islam, vol. 10, 2008, 91-92. 



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459 
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna 

 
Muhammad Mujib 

Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan 
Epistemologi Fiqh 

 

 12  
 

_______, What is Progressive Islam?, ISIM Newsletter, edisi 13, Desember 2003. 

_______, I and Thou in A Fluid Word Beyond ‘Islam Versus The West, dalam 

Vincent Cornell dan Omid Safi (ed), Voices of Change (Wesport: Praeger 

Publishers, 2007). 

_______, dkk., Progressive Islam in America, Transkrip Wawancara dengan 

Krista Tippett dalam Speaking of Faith, 28 Juli 2005. 

_______, Modernism: Islamic Modernism, dalam Lindsay Jones dkk (ed) 

Encyclopedia of Religion, Second Edition (Farmington Hills: MacMillan, 

2005). 

Saadia Yacob, Developing Identities: What is Progressive Islam and Who Are 

Progresive Muslims, Paper dipresentasikan dalam The AMSS 33rd 

Annual Conference, Mason University Arlington Campus, Virginia, 24-

26 September 2004. 


