ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna

Muhammad Mujib
Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan
Epistemologi Figh

DARI TRADISI KE TRANSFORMASI: KONTRIBUSI PEMIKIRAN
OMID SAFI DALAM PEMBARUAN EPISTEMOLOGI FIQH

Muhammad Mujib
mmujib71@student.uinsuku.ac.id
Pascasarjana UIN Sunan Kudus

Abstrak:

Artikel ini mengkaji secara kritis konsep Muslim Progresif yang dirumuskan
Omid Safi sebagai salah satu tren pemikiran Islam kontemporer yang
menekankan keadilan sosial, kesetaraan gender, dan pluralisme. Penelitian ini
bertujuan menjelaskan konstruksi epistemologis dan metodologis Muslim
Progresif melalui konsep multiple critique, sekaligus memetakan posisinya dalam
peta tren Islam kontemporer dengan menggunakan tipologi Abdullah Saeed.
Metode yang digunakan adalah studi pustaka dengan pendekatan analisis isi
(content analysis) terhadap karya-karya primer Omid Safi serta sumber-sumber
sekunder terkait pemikiran Islam progresif, postmodernisme, dan gerakan ijtihad
kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ijtihad progresif Safi berakar
pada keterlibatan mendalam terhadap tradisi Islam sembari mengadopsi kritik
simultan terhadap struktur ketidakadilan baik di tubuh umat Islam maupun sistem
global modernitas Barat. Konsep multiple critique memungkinkan artikulasi
pemikiran yang tidak apologis, tidak simplistik, serta menolak dikotomi biner
Islam-Barat. Selain itu, analisis memperlihatkan bahwa Muslim Progresif tidak
sepenuhnya identik dengan kategori ljtihadi Progresif sebagaimana dirumuskan
Abdullah Saeed, karena mengandung keragaman internal serta kecenderungan-
kecenderungan epistemologis yang tidak homogen. Artikel ini menegaskan bahwa
pemikiran Safi menawarkan perangkat heuristik untuk memahami “cara menjadi
Muslim” di era kontemporer tanpa menjadikannya kategori teologis yang rigid.
Temuan ini berimplikasi pada penguatan studi Islam kritis dan pembaruan
metodologis figh sosial, khususnya dalam merumuskan ijtihad yang sensitif
terhadap isu-isu keadilan gender, kemanusiaan universal, dan transformasi sosial
berbasis nilai.

Kata Kunci: Muslim Progresif; Omid Safi; multiple critique; ijtihad kontemporer;
pluralisme.

Abstract:

This article critically examines Omid Safi’s conception of Progressive Muslims as
a contemporary Islamic intellectual trend emphasizing social justice, gender
equality, and pluralism. The study aims to explicate the epistemological and
methodological foundations of Progressive Muslim thought through the concept
of multiple critique, while also positioning it within Abdullah Saeed’s typology of
contemporary Islamic trends. This research employs a literature-based method
using content analysis of Safi’s primary works and secondary sources related to
progressive Islam, postmodernism, and contemporary ijtihad movements. The



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna

Muhammad Mujib
Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan
Epistemologi Figh

findings reveal that Safi’s progressive ijtihad is grounded in deep engagement
with Islamic tradition alongside simultaneous critique of injustices within Muslim
societies and the hegemonic structures of Western modernity. The concept of
multiple critique enables a non-apologetic, non-simplistic, and non-binary
framework that resists the rigid Islam-West dichotomy. Moreover, the analysis
shows that Progressive Muslims are not identical to Saeed’s category of
Progressive ljtihadists due to internal diversity and heterogeneous
epistemological orientations. This article concludes that Safi’s perspective serves
as a heuristic device for understanding “ways of being Muslim” in contemporary
contexts rather than a fixed theological category. These findings contribute to
strengthening critical Islamic studies and methodological renewal in social figh,
particularly in formulating ijtihad that is sensitive to gender justice, universal
humanism, and value-based social transformation.

Keywords: Progressive Muslims; Omid Safi; multiple critique; contemporary
ijtihad; pluralism.

A. PENDAHULUAN

Istilah Islam Progresif atau Muslim Progresif sebetulnya lama digunakan.
Setidaknya, pada tahun 1999, berdiri sebuah organisasi bernama Progressive
Muslim Network (PMN) di Toronto, Kanada.! Lalu pada tahun 2003, terbit sebuah
buku berjudul Progressive Muslims: On ", Gender, Justice, and Pluralism yang
diedit oleh Omid Safi dan disebutnya sendiri sebagai “hasil dari percakapan,
dialog, dan perdebatan di antara 15 kontributornya selama hampir setahun
penuh”.? Meski demikian, sangat sulit kiranya untuk merumuskan sebuah
pemahaman tunggal tentang apa yang disebut “Muslim Progresif” itu. Dalam
ungkapan Ebrahim Moosa, “Siapa pun yang berpikir bahwa Islam 'Progresif
adalah sebuah ideologi, kredo, gerakan, atau sekumpulan doktrin yang siap-pakai
pasti akan sangat kecewa.”® Ada banyak versi dari Muslim Progresif, sama
banyaknya barangkali dengan jumlah para pengusung label ini.

Oleh karena itu, tulisan ini memusatkan perhatiannya hanya kepada
konsepsi Muslim Progresif yang diajukan oleh Omid Safi,* seorang pemikir

! Saadia Yacob, Developing Identities: What is Progressive Islam and Who Are Progresive
Muslims, Paper dipresentasikan dalam The Amss 33rd Annual Conference, Mason University Arlington
Campus, Virginia, 24-26 September 2004, 5.

2 omid safi, Introduction: The Times They Are A-Changin'- A Muslim Quest for Justice, Gender
Equality, and Pluralism, daiam safi, omid [ed], Progressive Muslims: On Gender, Justice, and Pluralism
(Oxford: Oneworld, 2005), 18.

3 Ebrahim Moosa, Transitions in The 'Progress' of Civilization: Theorizing History, Practice, and Tradition,
dalam Vincenl Cornell dan Omid Sali [ed.],Voice of Change (Westport: Praeger Publishers, 2007),
115.

* Safi sendiri menyatakan bahwa apa yang dikemukakannya tidak boleh dipandang sebagai
Manifesto mustim progresit. Bahkan tidak boleh ada pandangan individual tentang Muslim Progresif
yang bisa dianggap sebagai kanon, karena itu akan bertentangan dengan prinsip “pertukaran
gagasan yang cair" serta "pengakuan terhadap sebuah spektrum interpretasi yang luas". Lihat
Omid Safi, Inroduction, 7. Tentang perbedaan antara Safi dan pemikir-pemikir Muslim Progresif
lain, lihat, misalnya, Amin Abdullah, Pengantar, dalam Farish A. Noor, Islam progresif: Tantangan,



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna

Muhammad Mujib
Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan
Epistemologi Figh

muslim Amerika yang berlatar belakang keluarga dari Iran. Penting untuk
digarisbawahi bahwa Muslim Progresif dalam tulisan ini akan diperlakukan
sebagai salah satu tren dalam dunia Islam kontemporer. Karena itu, sebagai upaya
untuk mempertajam distingsi, beberapa perbandingan akan juga dilakukan, baik
dengan pemikiran tokoh-tokoh lain yang mengidentifikasi diri mereka sebagai
muslim progrsif maupun dengan tren-tren lain yang muncul dalam dunia Islam di
masa kontemporer ini.

Mengapa “Muslim” yang “Progresif”?

Salah satu problem paling mendasar dari penggunaan istilan Muslim
Progresif terletak pada kata "progress” yang dikandungnya. Kemajuan ke arah
mana? Selama ini, kemajuan sering kali dikonsepsikan dalam pengertian yang
terlampau Hegelian — sebuah gerak unilateral dan searah menuju sebuabh titik yang
konkret dan pasti. Itu terlihat |jelas dalam, misalnya, karya Francis Fukuyama, The
End of History and the Last Man. Sejarah akan bergerak maju ke arah yang tidak
terhindarkan, dari sistem tribal ke teokrasi, lalu ke aristokrasi, lalu berujung pada
kapitalisme dan demokrasi liberal .

Omid Safi tentu saja menolakgagasan tentang kemajuan yang bersifat
sangat deterministik itu. Menurutnya, kemajuan dalam kata “progresif” adalah
perubahan ke arah yang lebih baik bagi dunia secara keseluruhan.® Sesuatu yang
lebih baik itu terangkum dalam dua kata: keadilan (al-’adl) serta kebaikan-dan-
keindahan (al-ihsan). Jika hendak dirumuskan secara lebih praktis, dua kata itu
harus meliputi—tetapi tidak terbatas pada—Kkeadilan sosial, kesetaraan gender,
dan pluralisme.” Tentang bagaimana konsep-konsep itu dimaknai oleh Omid Safi
akan diuraikan belakangan.

Di sisi lain, Safi juga mencermati adanya kandungan arogansi dalam
penggunaan istilah “progresif". Mereka yang progresif cenderung dipandang -
atau memandang diri mereka sendiri- sebagai kaum elit yang lebih baik, lebih
cerdas, dan lebih tercerahkan dibandingkan dengan mereka yung tidak progresif.®
Safi mengakui bahwa hal itu adalah salah satu tantangan terberat Muslim
Progresif. Karena itu, ia menyeru agar Muslim Progresif dipandang sebagai
sebuah alternatif, dan bukan sesuatu yang sepenuhnya antagonistik, bagi arus-
utama umat Islam.® Lebih jauh Muslim Progresif tidak boleh menjadi elitis. la
harus terlibat dalam tindakan dan transformasi sosial yang konkret.® Itu pula
sebabnya mengapa Safi menolak menggunakan istilah “Muslim Kritis” (Critical
Muslim), karena para kritikus kerap diidentikkan dengan mereka yang tidak
pernah berhenti mengeluh tetapi tetap duduk nyaman dan tidak berbuat apa-apa.™

Peluang, dan Masa Depannya di Asia Tenggara, terj. M. Nur Ichwan dan Imron Rosjadi (Yogyakarta: SAMHA,
2006), ix-xii.

® Ebrahim Moosa, Transitions in the ‘Progress’ of Civilization, 118-119.

® Omid Safi, Challenges and Opportunities for The Progresive Muslim in North America,
Muslim Public Affairs Journal, edisi Januari 2006, 77.

" Omid Safi, Introduction, 6

& Omid Safi, Introduction, 6

° Omid Safi, Challenges and Opportunities, 79.

19 Omid Safi, What is Progressive Islam?, ISIM Newsletter, edisi 13, Desember 2003, 48

' Omid Safi, Introduction, 18



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna

Muhammad Mujib
Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan
Epistemologi Figh

Dengan demikian, istilah “progresif” dipilih sebetulnya bukan karena kata
tersebut dianggap paling representatif melainkan karena tidak ada kata lain yang
lebih tidak bermasalah. Tidak hanya Safi, seluruh aktivis muslim yang
mengasosiasikan diri mereka dengan Muslim Progersif juga berpendapat sama.*
Ebrahim Moosa bahkan menyatakan, "Saya menggunakan istilah tersebut sambil
memprotesnya."*?

Kata "progresif” itu, oleh Omid Safi, kemudian diatribusikan kepada kata
“Muslim”, bukan "Islam". Pilihan ini dianggapnya lebih tepat karena bukan Islam
yang tidak progresif, melainkan para pemeluknya. Oleh sebab itu, Muslim
progresif tidak memusatkan perhatiannya pada gagasan tentang Islam di alam ide,
melainkan pada keterlibatan langsung dari manusia muslim di alam yang nyata.
Safi menyatakan bahwa pada akhirnya, adalah tanggung jawab manusia muslim
itu untuk menjadi progresif atau tidak.'* Meski demikian, ada indikasi bahwa Safi
sendiri cenderung bersikap longgar dalam pilihan antara Islam dan Muslim". la
juga berulang kali menggunakan istilah “Islam Progresif" dalam beberapa artikel
yang ditulisnya.’

Multiple Critique Sebagai Metode Kritik Muslim Progresif

“Multiple Critique” diadopsi oleh Omid Safi dari beberapa feminis.
Dengan sedikit penyederhanaan, istilah tersebut akan diterjemahkan dengan
“kritik-ganda”. Yang dimaksud dengan kritik-ganda adalah "sebuah pendekatan
beragam arah (a multiheaded approach) yang didasarkan atas kritik simultan
terhadap beragam komunitas dan wacana di mana kita terlibat di dalamnya."*°

Dalam tulisan-tulisan Omid Safi, kritik-ganda itu dipahami sebagai
keharusan untuk mengkritik umat Islam sendiri di satu sisi serta Barat di sisi yang
berbeda. Konsep kritik-ganda itu didasarkan atas sebuah gagasan yang sederhana
namun radikal, yaitu bahwa setiap manusia tanpa terkecuali muslim maupun non-
muslim, laki-laki maupun perempuan, kaya maupun miskin, dan seterusnya —
memiliki nilai yang sama sebab masing-masing dari kita memiliki di dalam
dirinya “hembusan ruh Tuhan’’.” Oleh sebab itu, keadilan adalah hak setiap
individu, tanpa peduli dari kelompok mana pun ia berasal. Implikasinya, setiap
bentuk ketidakadilan oleh siapa pun dan kepada siapa pun adalah sesuatu yang
harus dikritik serta diperbaiki. Atas dasar itu, Safi mengakui bahwa ketidakadilan
telah dan mungkin terjadi atas nama Islam, sembari pada saat yang sama, juga

12 Dalam seminar dengan tema Progressive Islam and the State in Contemporary Muslim
Societes yang diselenggarakan di Singapura pada tanggal 7-8 Maret 2006, perdebatan tentang
penggunaan istilah “progresif” ini juga mengemuka. Bahkan ada beberapa ilmuwan muslin yang
menolak menggunakan istilah tersebut meski setuju dengan agenda dan program Muslim
Progresif. Lihat Ahmad Imam Mawardi, “Islam Progresif dan lIjtihadi Progresif dalam
Pandangan Abdullah Saeed : Potret Kegelisahan Umat Islam Menghadapi Modernitas”. (makalah
tidak diterbitkan), 3-4.

B3 “I Use the term under protest.” Lihat Ebrahim Moosa, Transitions in the Progres of
Civilization, 125.

 Omid Safi, Introduction, 18

1> Lihat, misalnya, dalam artikelnya yang berjudul What is Progressive Islam? Serta Islamic
Modernism, atau dalam transkrip wawancaranya dengan Krista Tippett di Radio Speaking of Faith.

1° Omid Safi, Introduction, 2

" Ibid, 3



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna

Muhammad Mujib
Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan
Epistemologi Figh

terus berusaha melawan setiap struktur ketidakadilan yang disebabkan oleh
hegemoni Barat. Bahkan kritik juga harus terus menerus dialamatkan kepada
gerakan Muslim Progresif sendiri, terutama terhadap kecenderungannya untuk
menjadi kaku, otoriter, dan dogmatis."®

Muslim Progresif mengkritik pemaknaan teks hukum Islam yang
diskriminatif terhadap perempuan sekaligus menolak eksploitasi wanita oleh
Barat. Muslim Progresif mengecam persekusi kelompok minoritas di negara-
negeri Islam sembari terus melancarkan kritik kepada kebijakan luar negeri
Amerika Serikat yang opresif. Muslim Progresif memilih visi tentang Islam yang
berbeda dan kelompol Wahhabi atau Neo-Wahhabi, tetapi juga menolak untuk
menjadi sekular. Muslim Progresif tidak hanya membantah klaim para muslim
pembenci Barat (Muslim Westernophobes) seperti Usama bin Laden, Ayman al-
Zawahiri, atau Sulayman Abu Ghayts, namun juga mencela orang-orang Barat
yang membenci Islam (Western Islamophobes), seperti Bernard Lewis, Samuel P.
Huntington, Daniel Pipe, atau Robert Spencer.'® Dan demikian seterusnya.

Mudah diduga bahwa kritik Islam Progresif terhadap umat Islam ditujukan
terutama kepada kelompok-kelompok yang oleh Safi disebut "ultrakonservatif”,
yakni mereka yang secara dogmatis bukan saja anti Barat, anti Yahudi, atau anti
Kristen, tetapi juga sebetulnya anti kelompok-kelompok muslim yang lain.?
Namun di sisi lain, Safi juga mengkritik tradisi Islam liberal yang, menurutnya,
cenderung bersikap tidak kritis atau bahkan setia kepada modernitas serta sering
kali mengabaikan diskus, tentang kolonialisme dan imperialisme. Berbeda dari
tradisi liberal tersebut, Islam Progresif sejak awal telah ditandai oleh sikap kritis
terhadap kolonialisme, baik dalam bentuknya yang klasik maupun variasi-
variasinya di masa modern.*

Pada titik inilah Safi berbicara tentang ‘“arogansi modernitas” (the
arrogance of modernity), yaitu keyakinan bahwa modernitas — dan Barat secara
khusus — selalu membawa kebaikan.? Banyak kaum muslim modernis yang, sadar
maupun tidak sadar, telah menjadikan modernitas seperti berhala yang dipuja,
dikopi, dan "diunduh” secara tanpa kritis. Safi menganggap sikap tersebut sebagai
sesuatu yung bertentangan dengan metode multiple critique Muslim progresif. la
justru menganjurkan sikap yang selaras dengan apa yang dikemukakan oleh
paham postmodernisme maupun poskolonialisme.”® Tetapi berbeda dari dua
paham yang cenderung mengkritik modernitas dan Barat secara menyeluruh itu,
metode kritik-ganda Muslim Progresif mencoba melibatkan diri dengan tradisi

'8 Omid Safi, Challenges and Opportunities, 80

1 Omid Safi, | and Thou in A Fluid Word Beyond ‘Islam Versus The West, dalam Vincent
Cornell dan Omid Safi (ed), Voices of Change (Wesport: Praeger Publishers, 2007), 199-210

2 Omid Safi, dkk., Progressive Islam in America, Transkrip Wawancara dengan Krista
Tippett dalam Speaking of Faith, 28 Juli 2005, 2

21 Omid Safi, Modernism: Islamic Modernism, dalam Lindsay Jones dkk (ed) Encyclopedia
of Religion, Second Edition (Farmington Hills: MacMillan, 2005), 6098. Bandingkan dengan
Omid Safi, What is Progressive Islam?, 48

22 Omid Safi, Introduction, 4

22 Omid Safi, Progressive Islamin America, 6.



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna

Muhammad Mujib
Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan
Epistemologi Figh

Islam sekaligus dengan modernitas, mengkritik masing-masing, lalu mengambil
yang terbaik dari keduanya.
Menjadi Muslim Progresif: Beberapa Prasyarat

Metode kritik-ganda adalah dasar bagi gerakan dan seluruh agenda
Muslim Progresif. Metode tersebut kemudian dikembangkan oleh Omid Safi ke
dalam prasyarat-prasyarat berikut ini.

Pertama, keterlibatan yang penuh dalam tradisi Islam Tidak ada gerakan
Muslim Progresif yang tidak bersifat islami, dalam arti bahwa sekalipun ia
memperoleh inspirasinya dari paham-paham spiritual dan politik di luar Islam, ia
tetap harus tumbuh dalam jantung tradisi Islam sendiri. Sekadar berurusan dengan
agenda-agenda seperti keadilan, persamaan gender, dan sebagainya, bagi Safi
tidak otomatis membuat seseorang atau sebuah kelompok menjadi Muslim
Progresif. Bahkan kritik kepada tradisi Islam itu pun harus didahului oleh
keterlibatan yang penuh di dalamnya. Muslim Progresif menolak konservativisme
yang menganggap tradisi Islam harus dipelihara dalam bentuknya yang sama
seperti apa yang kita warisi dari masa lalu. Tetapi ia juga mengkritik sekularisme
dan rejeksionisme yang menganggap bahwa tradisi Islam harus ditolak
sepenuhnya, bahwa kita harus melakukan pemutusan epistemologis yang bersifat
total dari masa lalu. Sebaliknya, tradisi Islam itu harus dipandang sebagai a
tradition-in-becoming, sebuah tradisi yang terus berkembang dan mencari bentuk
sesuai dengan tantangan-tantangan baru yang dihadapinya.”* Salah satu strategi
untuk menjaga agar tradisi itu tidak kehilangan watak dinamisnya adalah dengan
mengangkat ke permukaan isu-isu yang umat Islam enggan membicarakannya
secara terbuka, “fo talk abaut all the uncomfortable issues and all the ones
that...we Muslim generally don’t want to talk about publicly".®

Kedua, penolakan terhadap sikap apologis dan simplistik. Problem yang
dihadapi umat Islam dan umat manusia secara umum bersifat sangat kompleks
sehingga tidak bisa diselesaikan dengan mencari jalan keluar yang terlampau
sederhana. Karena itu, Safi menolak sebuah kecenderungan yang disebutnya
“Islam Pamflet”, yaitu upaya untuk menyelesaikan masalah yang rumit dengan
merujuk kepada ajaran Islam dalam konsepnya yang sederhana dan monolitik.
Orang-orang yang menganggap Islam semata-mata sebagai “pamflet" cenderung
akan menyerah pada kerumitan persoalan yang ada dengan serta merta
mengatakan, “Islam menyatakan bahwa...” atau "Menurut Islam,......”.
Pernyataan-pernyataan itu cenderung menjadi tanda kemalasan berpikir. Mereka
tidak sadar, atau tidak mau tahu, bahwa diperlukan jihad intelektual yang
sungguh-sungguh untuk merumuskan jawaban bagi sebuah persoalan
kontemporer berdasarkan tradisi Islam yang kaya, plural dan tidak tunggal.”®

Ketiga, penekanan pada upaya transformasi dan tindakan sosial yang
konkret. Muslim Progresif menganggap penting visi sekaligus aktivisme. Dalam
ungkapan Safi, “Aktivisme tanpa visi adalah sesuatu yang sejak semula telah

gagal.

% Omid Safi, Introduction, 5-9
> Omid Safi, dkk., Progressive Islam in America, 2-3
% |bid, 20-23



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna

Muhammad Mujib
Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan
Epistemologi Figh

Visi tanpa aktivisme akan segera menjadi tidiik relevan."?’ Mengutip
Leonardo Boff, Safi mengenalkan istilah “libera(c)tion”, sebuah perpaduan
antara liberation dan action; bahwa tidak mungkin ada upaya pembebasan tanpa
tindakan nyata.?® Tindakan sosial yang konkret itu di mata Safi, harus ditujukan
kepada seluruh umat manusia tanpa terkecuali. Inspirasi dasarnya adalah
kewajiban membela mustadh'afin dalam tradisi Islam yang tidak dibatasi oleh
latar belakang agama, keyakinan, bangsa, ras dan sebagainya.”

Keempat, perhatian kepada humanisme Islam dan adab. Humanisme
adalah landasan filosofisnya, sementara adab adalah kode dalam hubungan
lahiriah antar manusia. Adab yang buruk — seperti gemar menganggap orang lain
sebagai kafir atau pelaku bid'ah — dimiliki oleh mereka yang tidak memiliki visi
tentang humanisme. Di sinilah Safi menekankan pentingnya menyelami tradisi
tasawuf, karena “ar-tashawwuf kulluhu al-adab”. Safi memandang para sufi
sebagai kelompok yang terus menerus berusaha untuk mengembangkan etika
interpersonal yang berlandaskan adab itu pada level komunal.*

Kelima, keterbukaan dalam sumber pengetahuan dan kebijaksanaan. Hidup
di abad ke-21, menurut Safi, seorang muslim seharusnya tidak mencukupkan
dirinya hanya dengan belajar al-Qur’an dan Hadits. Ia juga perlu mengenal
sumber-sumber kebijaksanaan lain yang sekunder, seperti Rumi dan Ibn 'Arabi,
Plato dan Ibn Sina, Chomsky, dan Abu Dzarr, Gandhi dan Arundhati Roy, Robert
Fisk dan Edward Said, Dalai Lama dan Elie Wiesel, juga Bob Dylan dan Bob
Marley. la juga mungkin perlu mempelajari Teologi Pembebasan Kristen atau
ajaran-ajaran Tao.*! Pendek kata, epistemologi Muslim Progresif adalah
epistemologi yang pluralistik. Dalam sebuah ilustrasi, Safi menyerukan
pentingnya memadukan antara seruan al-Qur’an untuk menjadi “syuhadda’ lillah
bil-gisth" dengan ajakan Edward Said untuk “speak truth to the powers. ***
Keadilan Sosial, Kesetaraan Gender, dan Pluralisme

Sebagaimana diungkapkan pada bagian terdahulu, Omid Safi berpendapat
bahwa ada tiga agenda besar yang harus dilakukan oleh Muslim Progresif.
Pertama, mewujudkan keadilan sosial. Safi menyadari bahwa istilah “keadilan
sosial” barangkali adalah sesuatu yang baru bagi sebagian umat Islam. Namun
tema keadilan sendiri sebetulnya berada di jantung etika sosial dalam ajaran
Islam. al-Qur’an dan Hadits berulang kali berbicara tentang kewajiban membantu
anggota-anggota masyarakat yang terpinggirkan, seperti anak yatim, janda, orang
fakir dan miskin, orang yang dizhalimi, dan sebagainya. Allah swt. berfirman :

«Slany Ay ,Sally sLimall e agiss opall 5 slinly olasdls Jualls el <1 o
(30&&1.” BJM)QQ)S;\S‘QSJAJ

" bid, 7

2 Omid Safi, Modernism, Islamic Modernism, 6099
2 |bid,6098

% Omid Safi, Introduction, 13-14

% bid, 14-15

%2 Omid Sofi, What is Progressive Islam?, 48



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna

Muhammad Mujib
Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan
Epistemologi Figh

Adalah tugas Muslim Progresif untuk menerjemahkan ajaran-ajaran Islam
itu menjadi sesuatu yang bisa dipahami dengan baik oleh siapa pun yang terlibat
dalam upaya penegakan keadilan sosial. Dalam konteks global di masa kini, sudah
saatnya umat Islam memandang seluruh manusia tanpa terkecuali sebagai
tetangga-tetangga mereka yang harus dibela dari segala bentuk ketidakadilan.
Sebagai ilustrasi, menegakkan keadilan berarti melawan siapa pun yang terus
menerus menyebarkan kebencian atas nama Islam, sekaligus mengkritik
korporasi-korporasi multinasional yang mencoba mencari keuntungan dengan
mengorbankan penduduk lokal. Muslim Progresif menolak siapa pun yang
mengira bahwa masyarakat muslim sama sekali steril dari rasisme dan
penindasan, sambil pada saat yang sama mengecam keras pihak-pihak tertentu di
Barat yang memegang hak paten obat-obatan anti-HIV dan membiarkan jutaan
orang meninggal karena AIDS di mana-mana.*

Kedua, mewujudkan persamaan gender. Bagi Safi, keadilan sosial tidak
mungkin terwujud dalam masyarakat muslim sebelum mereka mewujudkan
keadilan bagi kaum wanita. Lebih jauh lagi, tidak mungkin ada interpretasi yang
progresif bagi ajaran Islam tanpa membahas keadilan gender. Bahkan kesuksesan
gerakan Muslim Progresif pun pada akhirnya akan diukur oleh tingkat perubahan
yang ditimbulkannya dalam persoalan keadilan gender itu.** Tetapi sebelum itu
semua, Safi mencoba menyadarkan kita bahwa gender bukan semata-mata
persoalan kaum wanita Ketidak adilan gender sebetulnya juga merupakan proses
dehumanisasi kaum laki-laki yang terlibat di dalamnya. Gender juga bukan
semata-mata persoalan hijab dan jilbab, namun meliputi sekian banyak isu dan
persoalan yang tingkat Kompleksitasnya boleh jadi berbeda-beda sesuai dengan
kondisi lokal. Dan pada dasarnya, Muslim Progresif berangkat dari sebuah prinsip
penting: bahwa keadilan gender bukanlah sesuatu yang dihadiahkan atau
dikembalikan kepada kaum wanita, sebab hak-hak itu murni milik mereka semata-
mata karena mereka adalah manusia.*

Allah swt. Berfirman :

e @S,ST ol 18)lad JiLidg Ligads @Slilazg ST 9 4S5 ¢y @Sbials L] ulidl Ll b

(13 Slyzemedl Bygwn ) . pus oo dll () SLast

Ketiga, mewujudkan pluralisme. Pluralisme itu, menurut Safi, hanya bisa
terwujud jika kita mampu menghormati dan melibatkan yang-lain (the others)
pada level terdalam dari sesuatu yang menjadikan kita manusia yang sama.
Pluralisme itu adalah ketika manusia bisa bilang “kita” dan yang mereka maksud
adalah manusia secara keseluruhan, Bani Adam, terlepas dari semua persamaan
dan perbedaan. Pluralisme adalah lawan dari pengelompokan eksklusifis
berdasarkan apapun.® Karena itu, Safi menolak konsep "toleransi” karena dalam
kata tersebut terkandung anggapan bahwa “yang-lain” itu adalah sejenis racun

%% Omid Sofi, Introduction, 9-10
% Safi menyatakan bahwa salah satu perbedaan terpenting antara gerakan Muslim Progresif

dan gerakan Islam Liberal adalah tingkat keterlibatan para wanita di dalamnya. Lihat Omid Safi,
Challenges and Opportunities, 77.

35 Omid Safi, Introduction, 10-11
% 1bid, 11-13



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna

Muhammad Mujib
Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan
Epistemologi Figh

yang bisa kita toleransi hingga batas ketahanan tertentu. Safi juga mengkritik
slogan “Islam adalah agama perdamaian” karena slogan itu cenderung membuat
kita lupa bahwa dalam Islam sekalipun ada manusia-manusia yang tidak cinta
damai, serta karena perdamaian bisa saja diartikan sikap diam dan tenang
menghadapi penindasan.®’

Muslim Progresif di Antara Tren-tren Kontemporer Islam Lainnya

Ada beragam klasifikasi yang diajukan untuk memetakan tren dan gerakan
Islam kontemporer. Keragaman itu sebagian besar terjadi karena perbedaan
kriteria. Padahal kriteria-kriteria itu bisa berubah seiring perjalanan waktu. Itu
sebabnya mengapa kategori-kategori seperti militan, radikal, ekstremis, moderat,
fundamentalis, dan sebagainyu dianggap tidak lagi representatif karena cenderung
memiliki batasan yang tidak jelas.

Salah seorang ilmuwan muslim yang mencoba untuk masuk ke dalam
perdebatan tentang kategorisasi di atas adalah Abdullah Saeed. Menurutnya, tren-
tren Islam kontemporer bisa dipetakan ke dalam delapan kategori, yaitu Legalis
Tradisionalis, Puritan Teologis, Ekstremis Militan, Islamis Politis, Liberal
Sekuler, Nominalis Kultural, Modernis Klasik, serta ljtihadits Progresif.*® Berikut
ini adalah upaya untuk menempatkan pandangan Muslim Progresif Omid Safi
dalam kategorisasi tren-tren Islam kontemporer Abdullah Saeed tersebut.

Muslim Progresif berbeda dari kelompok Legalis Tradisionalis karena ia
tidak mencoba mempertahankan tradisi hukum figh klasik. Sebaliknya, para
proponen Muslim Progresif berulang kali menegaskan kritik mereka kepada
sistem hukum figh yang memapankan struktur ketidakadilan di tengah masyarakat
muslim. Muslim Progresif juga bukan kaum Puritan Teologis atau Salafis yang
memusatkan perhatian mereka kepada pemurnian akidah, lalu mengajukan
pemisahan total antara muslim dan non-muslim, atau antara mereka yang
berakidah murni dan para pelaku bid’ah. Dalam beberapa bagian dari tulisannya
Safi menyatakan bahwa Muslim Progresif memperjuangkan pluralisme dan
humanisme Islam dalam pengertiannya yang luas, yang mencakup seluruh
manusia tanpa terkecuali. Selain itu, Safi juga berulang kali menegaskan bahwa
Muslim Progresif berupaya melawan segala bentuk literalisme-eksklusifisme
Islam seperti apa yang diyakini oleh Wahabisme. Apalagi bila disadari bahwa,
bagi Safi, salah satu inspirasi terbesar kepada Muslim Progresif datang dari para
sufi — kelompok yang kerap ditentang oleh kaum Puritan Teologis.

Meski sama-sama menentang dominasi Barat yang tidak adil, Muslim
Progresif tentu saja bukan kaum Militan Ekstremis yang membolehkan
penggunaan cara-cara teror guna melawan Barat. Demikian juga bila
dibandingkan dengan kaum Islamis Politis. Meski juga kritis terhadap
kolonialisme dalam segala bentuknya, Muslim Progresif tidak menjadikan jalan
politik melalui pendirian negara Islam sebagai metode dan tujuan utamanya. Dan

¥ 1bid, 22-25

% Delapan kategori ini tercantum dalam Abdullah Saed, Trends in Contemporary Islam: A
Preliminary Attempt at a Clasification, The Muslim World, Vol 97, Juli 2007. Dalam versi yang
lebih awal, Saeed hanya mencantumkan enam di antaranya (lihat Abdullah Saeed, Islamic
Thought: An Introduction (London dan New York: Routledge 2006), 142-154. Dua kategori yang
ditambahkannya adalah Nominalis Kultural dan Modernis Klasik.



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna

Muhammad Mujib
Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan
Epistemologi Figh

Muslim Progresif juga berbeda dari mayoritas umat Islam yang menjadi bagian
dari kelompok Nominalis Kultural, yakni mereka yang acuh terhadap praktik
keagamaan mereka sendiri, yang tidak peduli terhadap isu-isu pemikiran
keagamaan dalam tradisi Islam.

Barangkali gerakan Muslim Progresif lebih tepat dibandingkan dengan dua
kelompok lainnya, yaitu kaum Liberal Sekuler dan Modernis Klasik. Sama seperti
kaum Liberal Sekuler, Muslim Progresif juga mengkaji dan menangani isu-isu
seperti kesetaraan gender, pluralisme, pemaknaan teks agama, dan sebagainya.
Namun ada beberapa hal yang ditolak oleh Muslim Progresif — setidaknya, dalam
konsepsi Omid Safi — dari kaum Liberal, seperti kecenderungan untuk menjadi
sekuler, penerimaan yang tidak kritis terhadap modernitas dan produk-produk
pemikiran Barat, serta keasyikan pada wilayah konseptual semata.

Demikian pula dengan kaum Modernis Klasik. Sama seperti mereka,
Muslim Progresif juga berbagi persoalan yang sama: bagaimana menjawab
tantangan modernitas sambil tetap setia pada prinsip-prinsip ajaran Islam. Kedua
gerakan ini juga percaya pada pentingnya ijtihad. Namun berbeda dari para
Modernis Klasik itu, Muslim Progresif cenderung mengidentifikasi diri mereka ke
dalam gerakan postmodernisme yang kritis terhadap modernitas. Bisa dibilang
bahwa Muslim Progresif mencoba melanjutkan apa yang telah dirintis oleh kaum
Modernis tersebut sembari pada saat yang sama berusaha memisahkan diri dari
mereka Muslim Progresif tidak sepenuhnya percaya pada rasionalisme modern
yang kaku. Itu sebabnya ketika sebagian kalangan Modernis Klasik menolak
sinkretisme serta praktik-praktik tasawuf tertentu, Muslim Progresif justru
mencoba mencari inspirasi dari elemen paling sederhana sekaligus paling
mendasar dari praktik para sufi itu.

Di antara delapan tren Islam kontemporer yang diajukan Saeed, Muslim
Progresif tampaknya termasuk dalam kelompok ljtihadi Progresif. Saeed sendiri
mengutip tulisan Safi saat mendefinisikan tren terakhir ini.*® Tetapi patut juga
diperhatikan bahwa tidak semua tokoh yang oleh Saeed dimasukkan ke dalam
kelompok ljtihadi Progresif termasuk ke dalam kelompok Muslim Progresif
menurut Safi. Contohnya adalah Fazlurrahman yang oleh Safi dianggap lebih
tepat dimasukkan ke dalam kelompok Modernis.*’ Fakta lain yang menarik adalah
ketika Safi memutuskan untuk keluar dari Progressive Muslim Union Nortb
America (PMU-NA) — sebuah organisasi yang deklarasinya tentang 12 prinsip
Muslim Progresif dianggap oleh Saeed sebagai representasi dari kelompok ljtihadi
Progresif.** Itu menunjukkan betapa, sebagai sebuah tren dan gerakan, kelompok
Ijtihadi  Progresif ditandai oleh beragam kecenderungan yang boleh jadi
bertentangan satu sama lain.

B. PENUTUP

¥ Abdullah Saeed, Trends in Contemporary Islam, 402

40 Omid Safi, Modernism: Islamic Modernism, 6098

1 Safi kemudian mengisyaratkan bahwa keputusannya untuk keluar dari PMU didorong
oleh hasrat untuk menjunjung tinggi mandat dari Al-Qur’an agar kita semua menegakkan keadilan
di hadapan Tuhan, terutama terhadap diri sendiri dan komunitas kita sendiri. Lihat Omid Safi,
Challenges and Opportunities, 78.

10



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna

Muhammad Mujib
Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan
Epistemologi Figh

Jika hendak dirumuskan secara sangat sederhana, pandangan Safi tentang
Muslim Progresif bertumpu kepada konsep keadilan yang diberlakukan secara
universal. Konsep itu menjelaskan hampir semua metode dan agendanya. Karena
seorang muslim mesti adil, maka ia harus melakukan kritik-ganda kepada apa pun
yang tidak adil serta mengambil kebenaran dan kebijaksanaan dari sumber mana
pun. Karena ia adil, maka ia pun harus siap menjadi pluralis, memperjuangkan
kesetaraan gender, tidak apologis, humanis, menganggap visi dan aktivisme
sebagai dua hal yang sama-sama penting, dan seterusnya. Secara konseptual, itu
tampak menjanjikan. Tetapi Safi belum terlalu dalam menyentuh isu-isu minor
yang konkret. Padahal boleh jadi pada tingkat praktis itulah perdebatan yang
sesungguhnya dimulai.

Upaya membandingkan Muslim Progresif dengan kelompok-kelompok
dan tren-tren Islam kontemporer lainnya memang banyak membantu menegaskan
distingsi antara masing-masing tren tersebut. Namun pada akhirnya, tetap saja
muncul pertanyaan: siapakah sesungguhnya muslim yang progresif itu?
Pertanyaan yang sama juga bisa diajukan kepada label-label lain yang dilekatkan
kepada Islam atau Muslim, seperti liberal, puritan, modernis, dan lain sebagainya.
Mengutip Adis Dudareja, label-label itu sebetulnya adalah upaya untuk
menggambarkan cara seseorang atau sebuah kelompok untuk menjadi muslim (the
way of being a muslim). Karena itu, setiap label tidak bisa dianggap sepenuhnya
homogen atau terpisah dari label-label yang lain. Muslim Progresif dalam
konsepsi Safi tampaknya tidak perlu diberlakukan sebagai sebuah kategori yang
rigid, melainkan sebagai sebuah “alat-bantu heuristik” (heuristic device) untuk
mendefinisikan dan menggambarkan “salah satu cara untuk menjadi muslim™ di
masa kontemporer ini.*?

REFERENSI
Abdullah Saed, Trends in Contemporary Islam: A Preliminary Attempt at a

Clasification, The Muslim World, Vol 97, Juli 2007

Adis Dudareja, Construction of The Religious Sell and The Other: The
Progressive Muslim' Manhaj", dalam Studies in Contemporary Islam,
vol. 10, 2008

Ebrahim Moosa, Transitions in The 'Progress' of Civilization: Theorizing History,
Practice, and Tradition, dalam Vincenl Cornell dan Omid Sali
[ed.],Voice of Change (Westport: Praeger Publishers, 2007).

Omid Safi, Introduction: The Times They Are A-Changin'- A Muslim Quest for
Justice, Gender Equality, and Pluralism, dalam Safi, Omid [ed.],
Progressive Muslims: On Gender, Justice, and Pluralism (Oxford:
Oneworld, 2005).

, Challenges and Opportunities for The Progresive Muslim in North
America, Muslim Public Affairs Journal, edisi Januari 2006.

“2 adis pudareja, Construction of The Religious Sell and The Other: The Progressive Muslim'
Manhaj", dalam Studies in Contemporary Islam, vol. 10, 2008, 91-92.

11



ISTIGHNA, Vol. 08, No02, Juli 2025 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459
Homepage: https://ejournal.uca.ac.id/index.php/istighna

Muhammad Mujib
Dari Tradisi Ke Transformasi: Kontribusi Pemikiran Omid Safi Dalam Pembaruan
Epistemologi Figh

, What is Progressive Islam?, ISIM Newsletter, edisi 13, Desember 2003.
, 1 and Thou in A Fluid Word Beyond ‘Islam Versus The West, dalam
Vincent Cornell dan Omid Safi (ed), Voices of Change (Wesport: Praeger
Publishers, 2007).

, dkk., Progressive Islam in America, Transkrip Wawancara dengan
Krista Tippett dalam Speaking of Faith, 28 Juli 2005.

, Modernism: Islamic Modernism, dalam Lindsay Jones dkk (ed)
Encyclopedia of Religion, Second Edition (Farmington Hills: MacMillan,
2005).

Saadia Yacob, Developing Identities: What is Progressive Islam and Who Are
Progresive Muslims, Paper dipresentasikan dalam The AMSS 33rd
Annual Conference, Mason University Arlington Campus, Virginia, 24-
26 September 2004.

12



