
ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 214  

 

Peer reviewed under reponsibility of STIT ISLAMIC VILLAGE. 
© 2018 STIT ISLAMIC VILLAGE, All right reserved, This is an open access article under 
the CC BY SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)  

PENDIDIKAN NAHDLATUL ULAMA UNTUK PERADABAN DUNIA 

(RESPON K.H. ABDUL WAHID HASYIM) 

 
Deden Saeful Ridhwan 

dedensaefulridhwan.stit@gmail.com 

Program Studi PAI STIT Islamic Village Tangerang – Indonesia 

 

Novri Dewita 

Madrayah Aliyah Nurul Falah Cililin Bandung Barat- Indonesia 

 

 

Abstract: Kiayi Wahid Hasyim, a reformist pro-change, proposed changes and at 

the same time did the same for the pesantren environment. The most monumental 

changes in Pondok Pesantren Tebuireng, reforms in the methods and objectives of 

learning at the pesantren, and the establishment of madrasas. Kiayi Wahid Hasyim 

made the system tutorial as a bandongan method session. According to him, the 

bandongan method is very ineffective for the initiative of the students. Few things 

are aware that Kiayi Wahid Hasyim is a traditionalist who claims to be futuristic. 

He is a figure who represents circles that are rarely touched by academics, even 

researchers, most of whom are Western researchers, who tend to fall in love with 

modernists who are dynamic, adaptive, pragmatic, and not at all hostile to those 

from the West. 

Keywords: Pesantren, Islamic Education Reform 

 

Abstrak: Kiayi Wahid Hasyim seorang reformis properubahan, ia mengajukan 

perubahan sekaligus melakukan yang sama sekali bagi lingkungan pesantren. 

Perubahan paling monumental di Pondok Pesantren Tebuireng, pembaruan 

pembaharuan dalam metode dan tujuan belajar di pesantren dan pendirian 

madrasah. Kiayi Wahid Hasyim menjadikan tutorial sistem sebagai sesi metode 

bandongan. Menurutnya metode bandongan sangat tidak efektif untuk inisiatif para 

santri. Sedikit hal yang menyadari bahwa Kiayi Wahid Hasyim seorang tradionalis 

yang menyatakan futuristik. Ia adalah sosok yang mewakili kalangan yang jarang 

sekali tersentuh oleh para akademisi bahkan peneliti sekalipun, yang kebanyakan 

peneliti terutama peneliti Barat, cenderung jatuh hati pada kelompok modernis 

yang dinamis, adaptif, pragmatis, dan sama sekali tidak bermusuhan dengan yang 

berasal dari kawasan Barat. 

Kata Kunci: Pesantren, Pembaharuan Pendidikan Islam 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 215  

 

A. PENDAHULUAN 

1. Latar Belakang 

Pendidikan merupakan sarana yang sangat penting dalam menuangkan dan 

menggali potensi yang ada dalam diri manusia, baik dalam proses perbaikan, 

penguatan dan penyempurnaan terhadap semua kemampuan yang ada dalam diri 

manusia.1 Dengan demikian pendidikan merupakan sebuah usaha yang dilakukan 

agar manusia dapat mengembangkan potensi yang terdapat didalam dirirnya 

melalui sebuah proses pembelajaran. Berdasarkan undang-undang dasar Negara 

Republik Indosnesia Tahun 1945 pasar 31 ayat (1) menyebutkan bahwa setiap 

warga negara berhak mendapat pendidikan dalam rangka mencerdaskan kehidupan 

Bangsa yang diatur dengan undang-undang. Untuk itu seluruh komponen bangsa 

mempunyai kewajiban mencerdaskan kehidupan bangsa yang merupakan salah satu 

dari tujuan Negara Indonesia.2  

Pendidikan Islam adalah usaha yang dilakukan untuk mengembangkan 

seluruh potensi manusia baik lahir maupun batin agar terbentuknya pribadi Muslim 

seutuhnya.3 Pendidikan Islam senantiasa menjadi kajian yang menarik bukan hanya 

karena memiliki kekhasan 4 tersendiri dibanding jenis pendidikan umum, namun 

juga karena kaya akan konsep-konsep yang tidak kalah bermutu dibandingkan 

dengan pendidikan modern.5  

 
1 Deden Saeful Ridhwan, Madrasah di Indonesia, Dinamika dan Eksistensinya (Jakarta: 

Jurnal Ma’arif NU, 2017), Edisi XV. Tahun 2017.  h. 40. 
2 Undang-undang RI No 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional (Bandung: 

Citra Umbara, 2016), h. 48 
3 Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat (Jakarta: Kharisma 

Putra Utama, 2014), h. 11 
4 “Karakter khas”, Pendidikan Pesantren yang telah mengajarkan cara beragama yang 

toleran (tasammuh), moderat (tawassuth), dan berkeseimbangan (tawa>zun) yang membentuk 

karakter khas Islam di Indonesia yang sering kita sebut dengan “Islam Nusantara”. Model 

Pendidikan Islam yang damai, tanpa kekerasan, yang mengajarkan keteladanan, toleransi, mengenal 

satu sama lain, dan menghargai perbedaan telah memberikan sumbangan besar dalam pembentukan 

karakter bangsa Indonesia. Lihat, Lukman Hakim Saifuddin, Kekhasan Pendidikan Islam (Jakarta: 

Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kemterian Agama RI, 2015), h. ix. Berkaitan dengan hal 

tersebut tanggal 21-3-2017. Tajuk Kompas memuat ungkapan “Kembali ke Jalur Moderat” Tulisan 

tersebut meng follow up dan menginformasikan pesan dari “Risalah Sarang”. Yakni Lima poin yang 

dihasilkan dari pertemuan ulama-ulama kharismatik (kha>s) di Sarang Rembang Jawa Tengah. 

Kerangka yang ingin dibangun dari “Risalah Sarang” tersebut yakni pentingnya kembali untuk 

berprilaku moderat, toleran, demokratis, dan selalu mengedepankan akhlak al-Karimah. A. Helmy 

Faisal Zaini, Nasionalisme Kaum Sarungan (Jakarta: Kompas, 2018), h. 54.  Lihat juga, Azyumardi 

Azra, dalam Nurcholis Madjid, Bilik-bilik Pesantren sebuah Potret Perjalanan (Jakarta: 

Paramadina, 1997), h. xxi. Baca juga, A Musthofa Haroen, Meneguhkan Islam Nusantara, Biografi 

Pemikiran dan Kiprah Kebangsaan Prof. Dr. KH. Said Aqil Siroj, MA. (Jakarta: Khalista, 2015), h. 

111. 
5 Abdurrahman Mas’ud, Pengantar dalam Ruchman Basori, The Founding Father 

Pesantren Modern Indonesia Jejek Langkah KH.A. Wahid Hasyim (Jakarta: Inceis, 2008), h. v. 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 216  

 

Dalam perkembangannya, dunia pendidikan tentu tidak akan terlepas dari 

kontribusi para ilmuan yang mencurahkan segala perhatiannya. Perubahan dan 

perkembangan serta kontribusi institusi pendidikan Islam di kalangan kaum 

tradisional hampir tidak pernah tersentuh,6 meskipun banyak ditemukan institusi 

dan tokoh yang representative dari kalangan tradisionalis berkontribusi terhadap 

Republik ini.7 Adapun sosok nama yang selalu harum berkaitan dengan 

pembaharuan pendidikan di kalangan tradisionalis adalah Kiayi Abdul Wahid 

Hasyim.8 Seorang pemimpin teras Nahdlatul Ulama, dan seorang yang mempunyai 

kepedulian yang tinggi terhadap pendidikan kaum muslimin di Idonesia khususnya 

dari kalangan kelompok tradisional. 

Kiayi Abdul Wahid Hasyim telah dikenal sebagai seorang figure mata rantai 

yang menjabat peradaban pesantren dengan peradaban Islam modern. Kiayi Abdul 

Wahid Hasyim merupakan sosok yang sangat berpengaruh dan keberadaannya 

membawa dampak yang sangat besar dalam mengarahkan bangsa Indonesia menuju 

peradaban yang lebih mapan. Dari uraian di atas, penulis mencoba untuk menelaah 

respon Kiayi Abdul Wahid Hasyim dalam Pembaharuan Pendidikan Islam 

terkhusus di Pesantren dan Madrasah.  Telaahan dalam tulisan ini akan berfokus 

pada masalah sebagai berikut: Bagaimana latar belakang Iintelektual K.H. Abdul 

Wahid Hasyim?. Bagaimana karya intelektualnya?. Serta bagaimama Pembaharuan 

yang dilakukannya?. 

2. Biografi Kiayi Wahid Hasyim 

Kiayi Abdul Wahid Hasyim (selanjutnya ditulis Kiayi Wahid Hasyim) adalah 

sosok pengembara intelektual di berbagai pesantren di tanah air sampai ke tanah 

suci Makkah sehingga menjadikan pikiran dan gerak langkahnya dinamis dan 

 
6 Tradisional adalah sikap, cara berpikir, dan bertindak yang selalu berpegang pada norma 

dan adat kebiasaan secara turun temurun. Lihat, Tim Penyusun Kamus Besar Bahasa Indonesia, 

Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1988), h. 959. Istilah ini biasanya 

digunakan untuk menunjuk orang atau sekelompok orang yang masih berpegang teguh pada tradisi. 

Lihat, Rumadi, Post Tradisionalisme Islam Wacana Intelektualisme dalam Komunitas NU (Jakarta: 

Departemen Agama RI, 2007), h. 10. Fachri Ali mengontraskan tradisionalis dengan medernis, lihat, 

Fachry Ali dan Bakhtiar Effendy, Merambah Jalan Baru Islam, Rekonstruksi Pemikiran Islam 

Indonesia Masa Orde Baru (Bandung: Mizan, 1990), h. 48. Bandingkan dengan, Bambang Pranowo, 

Runtuhnya Dikotomi Santri-Abangan, Refleksi Sosiologis atas Perkembangan Islam di Jawa Pasca 

1965. Dalam Pidato Pengukuhan Guru Besar dalam Ilmu Sosiologi Agama pada Fakultas 

Ushuluddin IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta (Jakarta: IAIN, 2001), h. 10. 
7 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru 

(Jakarta: Kalimah, 2001), h. 70.  
8 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren. Studi Pandangan Hidup Kiayi dan Visinya 

Mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2011). h. 149. 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 217  

 

progresif, terasa manfaatnya yang dirasakan oleh masyarakat Indonesia. Beliau juga 

sosok penghubung antara peradaban pesantren dan Indonesia modern.9 

Kiayi Wahid Hasyim, yang akrab disapa dengan Gus Wahid, lahir pada hari 

jum‘at legi, tanggal 5 Rabi>ul Awal 1333 H, bertepatan dengan 1 Juni 1914 di Desa 

Tebuireng, Jombang, Jawa Timur. Oleh ayahnya, Hadratussyaikh K.H. Hasyim 

Asy’ari beliau diberi nama Muhammad Asy’ari, terambil dari nama kakeknya. 

Konon nama itu tidak serasi atau terasa berat, maka namanya diganti dengan Abdul 

Wahid. Namun ibunya kerap kali memanggil dengan nama Mudin, sedangkan 

kemenakannya yang masih kecil-kecil sering menyebut dengan Pak It. Sedangkan 

para santri dan masyarakat sekitar sering memanggil dengan Gus Wahid.10 Sebagai 

panggilan yang kerap ditujukan untuk menyebut putra seorang Kyai di tanah Jawa. 

Keluarga besar Pesantren Tebuireng menyambut suka cinta atas kelahiran 

Wahid Hasyim. Suatu kebahagiaan yang amat besar, bayi yang rupawan itu adalah 

laki-laki pertama, setelah sebelumnya dianugrahi empat orang putri yaitu: Abdullah 

(meninggal masih kecil), Hanah, Ummu Abd. Jabar, Ummu Muhammad dan 

Ummu Abd. Haq. Jadi keempat kakak Wahid Hasyim yang masih hidup waktu 

beliau lahir adalah perempuan, sedangkan kakak pertamanya yang laki-laki 

meninggal waktu lahir. Wahid Hasyim adalah anak kelima yang masih hidup. 

Sedangkan adiknya ada sembilan orang yaitu: (1) Abd. Hafiz , (2) Abd. Karim, (3) 

Ubaidillah, (4) Masruroh, (5) Yusuf, (6) Abdil Kadir, (7) Fatimah, (8) Khadijah, 

dan (9) A. Ya’qub. Dari kesepuluh putra Hasyim Asy’ari yang masih hidup adalah 

tinggal tiga orang, yaitu Yusuf Hasyim dan kedua adiknya yaitu Fatimah dan A. 

Ya’qub.11 

Ketika mengandung Wahid Hasyim, kandungan ibunya sangat lemah, 

tubuhnya lemas, gelisah, dan sakit-sakitan. Lalu ibunya bernadzar, kalau bayi itu 

lahir dan selamat maka ia akan mendatangi guru ayahnya, yaitu KH. Kholil 

Bangkalan, Madura. Singkat cerita lahirlah bayi tersebut dan dipenuhilah nadzar 

sang ibu, waktu Wahid Hasyim berusia tiga bulan. Dikisahkan bahwa dari 

Tebuireng ke Bangkalan. Nyai Hasyim Asy’ari menempuh perjalanan dengan 

kereta, yang waktu itu penuh sesak dengan pedagang-pedagang yang pulang dari 

Surabaya pada sore hari. Ditemani Mbah Abu, Nyai Hasyim menempuh perjalanan 

 
9 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya 

Mengenai Masa Depan Indonesia, h. 151. Lihat juga, Zamakhsyari Dhofier, K.H. A. Wahid Hasyim 

Rantai Penghubung Peradaban Pesantren dengan Peradaban Indonesia Modern (Jakarta: Prisma 

No. 8, 1984),  h. 73  
10 Seri Buku Tempo, Wahid Hasyim untuk Republik dari Tebuirang (Jakarta: KPG, 2011), 

h. 11. 
11 Ruchman Basori, The Founding Father Pesantren Modern Indonesia Jejak Langkah KH. 

A. Wahid Hasyim (Jakarta: Incies, 2008),  h. 58 

 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 218  

 

yang berat, karena pada waktu mereka turun dari kereta api, hari sudah siang dan 

udara kelihatannya agak mendung. Ibu yang menggendong anak dengan tergesa-

gesa mencari sebuah andong/dokar/delman, yang dapat membawanya ke desa 

Kademangan, yang letaknya masih jauh. 

Sesampai di Kademangan, dengan berjalan kaki yang berjarak cukup jauh 

untuk mencapai tempat di mana Mbah Kholil tinggal, yaitu di sebuah pondok yang 

sangat sederhana di kelilingi pekarangan sebagai dinding, hari mulai sudah malam 

dan hujan sudah mulai turun rintik-rintik. Kemudian beberapa kali Nyai Hasyim 

Asy’ari memohon izin masuk dengan logat Madura “pangapora non”, namun tak 

ada yang menyahut, beberapa lama kemudian, muncul dari rumah seseorang, 

berjangkut panjang yang sudah memutih. Mungkim itulah Kyai Kholil yang 

menjadi tujuan Nyai Hasyim Asy’ari yang sudah menempuh perjalanan yang cukup 

jauh. Kyai berkata dalam bahasa Madura yang artinya: “Kamu tidak diizinkan 

masuk ke rumah saya, dan tidak pula saya izinkan pergi dari situ, pendek kata, kamu 

harus tetap berada dalam tempatmu itu sekarang, sampai ada perintah lagi dari 

saya.”12 

Patuh dan taat serta rasa takut kepada orang itu, Nyai Hasyim Asy’ari tidak 

bergeser sedikitpun dari tempatnya, meskipun hujan sudah mulai turun dan Nyai 

Hasyim pun telah basah kuyup. Karena hujan makin besar, suara petir sudah 

sambung-menyambung, maka kedua perempuan itu beralih berlindung ke bawah 

atap rumah itu dan membersihkan diri meletakkan bayi itu di atas beranda muka, 

sambil membaca lafad: La> Ilaha Illa Anta, ya hayyu ya qayyu>m. 

Namun sang Kyai tidak mengizinkan bayi itu ditaruh di bawah lindungan atap 

rumahnya dan harus diambil kembali dan dibawa ketengah halaman yang dalam 

keadaan hujan lebat itu. Nyai Hasyim tidak membantah sedikitpun, seolah-olah ada 

kekuatan gaib yang menggerakkan dia berdiri dan pergi mengambil anak bayinya 

di atas lantai dengan hati yang tetap penuh keikhlasan dan tawakal. Bayi diletakan 

kembali dalam pangkuannya, dan dilindunginya dari air hujan yang cukup lebat. 

Akhirnya Mbah Kholil meminta Ny. Nafiqoh untuk meninggalkan tempat, dan 

tidak ada pilihan lain akhirnya pulang ke Jombang dengan seribu tanda tanya yang 

tak terjawab ketika itu. Rupanya kejadian di luar kebiasaan itu menjadi salah satu 

pertanda bahwa Abdul Wahid kelak akan menjadi orang yang tergolong luar biasa. 

Ternyata hal itu terbukti di kelak kemudian hari. Ada juga yang mengkaitkan bahwa 

kejadian tersebut dengan kematian Wahid Hasyim, ketika kecelakaan di Cimahi, 

Jawa Barat pada tahun 1953. 

 
 

 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 219  

 

Dilihat dari garis keturunan Wahid Hasyim, baik dari garis Ayah, Hadratus 

Syaikh Hasyim Asy’ari maupun ibu, Nyai Nafiqoh, sama-sama keturunan 

Lembupeteng (Brawaijaya ke VI). Dari pihak ayah melalui Djoko Tingkir dan garis 

ibu melalui Kyai Ageng Tarub.13 

Wahid kecil dalam usia lima tahun sudah belajar membaca al-Qur’an. Untuk 

pengetahuan agama, Wahid belajar di pesantren Tebuireng pada pagi hari. Karena 

cepatnya ia menyerap ilmu yang diajarkan, pada usia tujuh tahun ia sudah mulai 

belajar “kitab”. Di antaranya kitab Fathul Qari>b, Minha>jul Qawi>m, dan kitab 

Mutammimah14 pada ayahnya juga. Pada tahun 1926, ketika berusia dua belas 

tahun, Wahid Hasyim telah menamatkan studinya di Madrasah Salafiah Tebuireng. 

Pada saat itu pula ia mulai mengajarkan adiknya (A. Karim Hasyim) kitab ‘Izi di 

malam hari. Pada saat itu, beliau telah mulai senang menekuni pelajaran bahasa 

Arab dan tertarik membaca buku-buku secara luas.  

Wahid Hasyim juga menyerap ilmu dari pesantren di luar Tebuireng, antara 

lain, pernah belajar di Pondok pesantren Siwalan, Panji, Sidoarjo, juga Pesantren 

Lirboyo, Kediri. Pesantren ini dibangun teman ayahnya, Kyai Abdul Karim. Ia 

hanya tiga hari berada di pesantren ini. Dari Lirboyo, Wahid meneruskan 

pengembaraan ke sejumlah pesantren yang ada di sekitar Jawa Timur. Selama dua 

tahun ia berpindah-pindah pesantren, kemudian pulang ke Tebuireng. 

Mondok perpindah-pindah merupakan tradisi nahdliyin. “para santri sering 

berkeliaran untuk mencari barokah sang Kyai”. Dengan berpindah-pindah pondok 

dan nyantri hanya dalam hitungan hari itu seolah-olah yang diperlukan Wahid 

Hasyim adalah keberkahan dari sang guru, bukan ilmunya itu sendiri. Soal ilmu, 

demikian mungkin dia berpikir, bisa dipelajari di mana saja dan dengan cara 

bagaimana saja. Tapi soal memperoleh berkah dari kyai harus dilakukan dengan 

sungguh-sungguh dan menetapkan di pesantren. Inilah yang agaknya menjadi 

pertimbangan utama dari Wahid Hasyim ketika itu.15 

Ketika menginjak usia 17 tahun (1932-1933), beliau dikirim ayahnya belajar 

selama 1 tahun di Makkah di samping untuk menunaikan ibadaah haji dengan 

ditemani Moh. Ilyas, sepupunya yang telah banyak berjasa pada pembentukan 

kecerdasan dan pribadi Wahid Hasyim. Luas cara berpikirnya dan tidak ta‘ashub 

dalam menghadapi suatu persoalan. 

Setelah kurang lebih satu tahun di Makkah Wahid Hasyim kembali ke 

Indonesia. Selain sebagai seorang ulama, beliau menjadi staf pengajar di Tebuireng. 

 
13 Ruchman Basori, The Founding Father Pesantren Modern Indonesia Jejak Langkah KH. 

A. Wahid Hasyim, h. 60. 
14 Seri Buku Tempo, Wahid Hasyim untuk Republik dari Tebuirang, h. 11. 
15 Saifullah Ma’shum,  Karisma Ulama. Kehidupan Ringkas 26 Tokoh NU (Bandung: 

Yayasan Bina Buana, 1998),  h. 302. 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 220  

 

Beliau juga ditunjuk sebagai asisten ayahnya yang tugasnya, antara lain menjaga 

kesinambungan proses belajar mengajar (PBM), menjawab surat-surat yang 

berkaitan dengan fiqih yang ditujukan kepada ayahnya dan mendatangi pengajian 

atau ceramah. Hal demikian yang sudah menjadi pola kederisasi di pesantren, 

seorang Gus yang baru pulang dari Makkah statusnya bukan lagi menjadi santri 

ayahnya, tetapi sudah menjadi staf pengajar dengan berbagai tugas yang 

diembannya. Dengan demikian seorang Gus harus selalu siap menggantikan posisi 

ayahnya sebagai pemimpin pesantren. 

Wahid Hasyim mengakhiri masa lajangnya pada usia 25 tahun dengan 

menikahi Solehah binti K.H Bisyri Syansuri pendiri dan pemimpin pesantren 

Denayar Jombang serta salah seorang pendiri Nahdlatul Ulama dan pernah juga 

menjadi Rais ‘Aam PBNU. Dari buah perkawinannya melahirkan putra-putri enam 

orang yaitu Abdurrahman ad-Dachil (sekarang lebih dikenal dengan Abdurrahman 

Wahid atau Gus Dus), Aisyah, Salahuddin al-Ayyubi, Umar, Chadijah dan Hasyim. 

Sayang sekali, Wahid Hasyim tidak sempat mendidik anak-anaknya lebih 

lama karena ia meninggal dunia dalam usia relativ muda, yaitu 39 tahun. Tepatnya 

beliau wafat dalam suatu kecelekaan mobil antara Cimahi dan Bandung pada 

tanggal 19 April 1953, dalam rangka menghadiri rapat NU di Sumedang dan 

dimakamkan di Samping makan ayahnya Jombang. 

Bisa dibilang bahwa dari latar belakang keluarga, Wahid Hasyim adalah 

keturunan ulama yang sangat berpengaruh bagi dinamika perkembangan dan 

pertumbuhan Islam, Khususnya di pulau Jawa. Berkat kecerdasan, keuletan dan 

semangat yang tinggi, Wahid Hasyim menguasai ilmu pengetahuan tidak hanya 

ilmu pengetahuan agama tetapi juga sekuler, termasuk juga bahasa Belanda, Jepang 

dan Inggris. 

Selagi nyantri Wahid Hasyim dikenal sebagai santri yaang amat cerdas, dan 

mempunyai daya hafal yang kuat. Mengenai hal ini Saifuddin Zuhri menuturkan: 

Aku mendengar bahwa K.H A. Wahid Hasyim dan Muhammad Ilyas ketika masih 

sama-sama jadi santri di Tebuireng dahulu, bukan hanya hafal seluruh bait-bait 

Alfiyah yang 1000 bait dengan arti dan maknanya, tetapi juga mahir menghafal dari 

belakang ke muka. Padahal dari muka ke belakang saja bukan main sulitnya.16 

Bukti kecerdasan dan kecemerlangan pikiran Wahid Hasyim  adalah 

sebagaimana dikisahkan oleh Ahmad Syahri sebagai berikut: “Kyai Wahid mudah 

menghafal nama tamu-tamunya, apalagi para pemimpin NU di daerah, lazim pada 

waktu itu disebut konsul sebelum ada sebutan pengurus wilayah dan cabang. 

 
16 Saifudin Zuhri, Guruku Orang-orang dari Pesantren (Yogyakarta: LKiS, 2001), h. 89. 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 221  

 

Kecerdasannya juga terlihat dari cara Wahid Hasyim belajar bahasa sehingga bisa 

menanggapi dengan baik”. 

Selain itu, Wahid Hasyim adalah tokoh yang sering bersilaturrahmi. Menurut 

Syahri kebiasaan ini dilakukan  setelah jam makan siang. “Beliau menyelesaikan 

tugasnya sebagai Menteri Agama waktu itu belum terlalu sibuk sebagaimana 

Menteri Agama sekarang kemudian ke kantor PBNU melaksanakan tugas sebagai 

ketua umum PBNU”. Kunjungan silaturrahmi kerap dilakukan kepada Muh Roem, 

Mohamad Natsir, Prawoto Mangkusasmito, Ir. Sukiman Wirjosandjojo dan yang 

lain-lain. Kunjungan juga dilakukan kepada tokoh-tokoh PNI (Partai Nasional 

Indonesia) seperti Moh Wilopo, Satono dan I.J. Kasimo seperti disebutkan di atas.  

Juga dilakukan dengan para Ulama Kyai lokal di setiap hari Jum’at sambil 

melaksanakan Shalat jum’at di wilayah Jakarta secara bergiliran. 

Mengenai hal ini dituturkan oleh Baidowi Adnan dalam NU Online, sebutan 

media yang dikelola oleh PBNU di Jakarta: “kelebihan K.H Abdul Wahid Hasyim 

adalah gemar dan kerap bersilaturrahmi dengan berbagai kalangan, tidak terbatas 

kepada tokoh-tokoh NU dan Masyumi tetapi juga dengan para tokoh di luarnya. 

Misalnya dengan I.J Kasimo, ketua partai Katolik waktu itu. Hal ini menunjukan 

bahwa dia seorang tokoh yang toleran kepada agama dan idiologi yang berbeda.17  

Oleh karena itu tidak heran jika pengetahuan, wawasan dan pengalamannya 

tak terbatas agama, golongan, yang menjadikan dia sebagai pemikir yang inklusif, 

egaliter diterima oleh semua pihak. Kejernihan pikirannya termanifestasi dalam 

kepemimpinannya baik di NU maupun ketika menjadi Menteri Agama.18 

Sebelum menjabat sebagai Menteri Agama, karir Wahid Hasyim di 

pemerintahan diawali sebagai Menteri Negara (2 September 1945 - 14 November 

1945). Pada kabinet Syahrir I dibentuklah Departemen Urusan Agama yang berada 

di bawah kementerian Negara. Secara resmi Kementerian Agama baru dibentuk 

pada kabinet Syahrir II (12 Maret 1946 - 2 Oktober 1946) dengan Menterinya H. 

Rasyidi. Namun secara resmi kelahiran Departemen Agama tertanggal 3 januari 

1946. 

Meski kementerian Agama telah didirikan sejak 3 Januari 1946, dapat 

dikatakan bahwa Kiayi Wahid Hasyim lah yang meletakkan fondasi kuat 

kementerian Agama ini hingga mampu berkembang seperti sekarang ini. Hal ini 

dikarenakan sampai terbentuknya Republik Indonesia Serikat (RIS) pada Desember 

1949, kementerian ini lebih banyak mengurusi hal-hal yang berkaitan dengan Islam 

 
17 Baidowi Adnan, Kyai Haji Achmad Syahri, 40 Tahun Menjadi “Pemuda Roda” PBNU 

(Jakarta: NU Online PBNU, 2003), h. 3 
18 Arief Mudatsir Mandan (Ed), Napak Tilas Idham Chalid Tanggung Jawab Politik NU 

dalam Sejarah (Jakarta: Pustaka Indonesia Satu, 2008), h. 227.  



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 222  

 

secara langsung, seperti masalah nikah, talak, rujuk dan wafat. Hal ini menjadikan 

posisi kementerian ini waktu itu di anggap kelas dua, dibandingkan dengan 

kementerian lainnya. Selain itu, mengigat kondisi politik dalam negeri belum stabil, 

karena Belanda belum mengakui kemerdekaan RI, kementerian ini juga belum 

mampu mengembangkan program-programnya. 

Wahid Hasyim berhasil menjalankan semua kebijakan sebagai Menteri 

Agama karena dua hal: pertama, adanya stabilitas negara. Pada tahun 1948 Belanda 

mengakui kemerdekaan, sehingga pemerintah Indonesia lebih berkonsentrasi pada 

penataan pemerintah dan program-programnya; Kedua, Wahid Hasyim menduduki 

jabatan itu dalam waktu yang relatif lama. Waktu itu suatu kabinet selalu silih 

berganti dalam waktu yang pendek. 

3. Karya Tulis K.H. Abdul Wahid Hasyim  

Beberapa karya tulis K.H. Abdul Wahid Hasyim yang tersebar dalam bentuk 

artikel, kata sambutan, pidato di berbagai mass media. Ide, gagasan dan 

pemikirannya sering dimuat di berbagai majalah dan Koran, dan belum sempat 

dibukukan.19 Dari beberapa kumpulan tulisannya dapat diklasifikasikan menjadi 9 

masalah pokok yaitu: pertama, Agama. Kedua, Politik. Ketiga, Pergerakan 

Nasional. Keempat, Perjuangan Umat Islam. Kelima, Pendidikan dan Pengajaran. 

Keenam, Mistik dan Kabinet. Ketujuh, Kementerian Agama. Kedelapan, 

Penyelenggaraan Haji. Kesembilan, Revolusi.  

Hal ini mencerminkan bahwa Kiayi Abdul Wahid Hasyim tidak sekedar 

leader dan organisator yang aktif di pergerakan sosial, tetapi seorang thinker yang 

sangat brilian diperhitungkan oleh pemikir-pemikir waktu itu.20  

Meskipun karya tulisnya tidak berbentuk sebuah buku, Kiayi Wahid Hasyim 

dikenal sebagai seorang yang produktif menulis berbagai pandangannya tentang 

agama, masyarakat dan berbagai persoalan kebangsaan, terutama pada masa 

pergerakan nasional dan awal Indonesia merdeka. Hal itu menunjukan keluasan 

ilmu pengetahuannya sebagaimana dikatakan oleh Saifuddin Zuhri:21 

“Tulisan-tulisannya itu melukiskan betapa jauh pandangannya ke depan serta 

betapa luas pengetahuannya. Ditulis dengan gaya populer, ilmiah dan dalam 

 
19 Pengakuan Abuebakar Atjek sebagai ketua pelaksana penulisan buku otobiografi Kiayi 

Abdul Wahid Hasyim, dalam rangka memperingati empat tahun wafatnya Kiayi Wahid Hasyim. 

Idenya muncul waktu Menteri Agama Masjkur menggelar upacara peringatan setahun wafatnya 

Kiayi Wahid Hasyim. Sehingga karya Abuebakar Atjeh ini, dipandang sebagai buku terlengkap 

dalam mengupas sepak terjang Kiayi Wahid Hasyim. Tempo, Wahid Hasyim untuk Republik dari 

Tebuirang, h. 123. 
20 Saiful Umam, KH. Wahid Hasyim, Konsolidasi dan Pembelaan  Eksistensi, Menteri-

menteri Agama RI, Biografi Sosial-Politik (Jakarta: INIS, PPIM, Litbang RI, 1998), h. 84. 
21Saifudin Zuhri, Guruku Orang-orang dari Pesantren, Ibid. 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 223  

 

susunan gaya bahasa yang bagus sekali. Dibentangkan misalnya tentang 

bagaimana kedudukan kita di tengah-tengan kancah perjuangan, kemana 

jalan yang hendak kita tuju, manfaat apa yang bakal kita capai, tetapi juga 

resiko apa yang akan kita hadapi. Uraian jelas, tajam dan sangat (populis) 

mengesankan”. 

Selain itu, di sela-sela kesibukannya sebagai Menteri Agama, pengurus 

PBNU serta sekibukan yang lain, beliau masih sempat menulis tentang berbagai 

pemikiran yang sangat berguna bagi bangsa ini. Sehingga tepat sekali jika Ahmad 

Syahri menyebut beliau sebagai sosok Ulama intelek dan seorang pemikir sekaligus 

pelaksana kata Salahudin Wahid.22 

B. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Sebagaimana telah dijelaskan di atas bahwa “aroma” pembaharuan yang 

bergema di kawasan Timur Tengah dengan tokohnya Muhammad Abduh dan 

Muhammad Rasyid Ridha, telah “berhembus” hingga ke bumi Nusantara, termasuk 

dalam dunia pendidikan. Kiayi Wahid Hasyim merupakan salah satu tokoh lokal 

yang membawa ide pembaharuan dalam sistem pendidikan Islam, dalam hal ini 

pesantren dan madrasah.23 

Ide dan gagasan yang dilontarkan oleh Kiayi Wahid Hasyim tidak jarang 

menuai kritik bahkan penolakan dari beberapa pihak yang menganggap bahwa 

gagasannya tidak sesuai atau bahkan dianggap berbahaya. Hal ini disebabkan 

karena apa yang beliau sampaikan kadang dinilai miring dan di luar kelaziman yang 

ada pada saat itu. 

Tanggapan yang beragam, yang pada mulanya bernada sinis dan meragukan, 

dari sebagian besar kelompok masyarakat, pernah juga dialami ayah beliau, 

Hadratussyaikh K.H. Hasyim Asy’ari.24 Sebagaimana dicatat oleh Abdurrahman 

 
22 Senada dengan apa yang dikatakan Salahuddin Wahid (Gus Solah) ketika menilai 

kepribadian sang kakek Hadratus Syaikh Hasyim Asy’ari, yang menyatakan bahwa, “Mbah Hasyim 

Asy’ari tidak hanya pandai menulis atau berbicara tentang sejumlah prinsip utama, tetapi juga pandai 

menjalankan apa yang dikatakan”. Nampaknya bapak dengan putranya banyak memiliki 

kepribadian dan kemampuan yang sama dalam prinsip hidupnya. Lihat, Salahuddin Wahid, 

Hadratussyaikh Komitmen Keumatan dan Kebangsaan. Dalam Zuhairi Misrawi, Hadratussyaikh 

Hasyim Asy’ari, Moderasi, Keumatan dan Kebangsaan (Jakarta: Kompas, 2010). h. xxii. 

Bandingkan dengan Munawir Sjadzali, Islam Realitas Baru dan Orientasi Masa Depan Bangsa 

(Jakarta: UI Press, 1993), h. 8. 
23 Penulis berasumsi bahwa keprihatinan Kiayi Abdul Wahid Hasyim terhadap pendidikan 

Indonesia terkhusus dilingkungan Pendidikan Pesantren dan Madrasah yang nota bene dimiliki 

masyarakat Nahdlatul Ulama, Kiayi Wahid Hasyim pernah menyatakan bahwa, “mencari seorang 

akademisi di dalam NU adalah ibarat mencari tukang es pada jam satu malam”. Lihat, Mastuki HS., 

Kebangkitan Santri Cendekia, Jejak Historis, Basis Sosial dan Persebarannya (Jakarta: Pustaka 

Compas, 2016), h.193. 
24 Menurut Abdurrahman Wahid, KH. Hasyim Asy’ari termasuk satu dari beberapa “Ulama 

Jawi” yang memiliki nama besar yang telah mewarisi “tradisi Kurdi” dan sekaligus menyerap tradisi 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 224  

 

Mas’ud, bahwa sepulang dari Makkah untuk menunaikan ibadah haji dan menuntut 

ilmu, Kiyai Hasyim Asy’ari memutuskan untuk mendirikan pesantren di sebuah 

desa terpencil dan jauh dari hiruk pikuk keramaian Tebuireng. Oleh sebagian besar 

kalangan, terutama para kyai pengasuh pesantren, gagasan tersebut ditertawakan 

karena dinilai konyol. Kritik mereka semakin tajam ketika mengetahui bahwa 

daerah itu tidak aman, karena banyak penduduknya yang tidak agamis, mempunyai 

kebiasaan sebagai perampok, pemabuk penjudi serta suka mendatangi tempat-

tempat prostitusi. Namun waktu membuktikan bahwa keputusan Kiayi Hasyim 

Asy’ari tidak salah karena hingga saat ini justru Tebuireng menjadi salah satu 

pesantren yang cukup disegani di bumi nusantara ini.25 

Model pembaharuan pendidikan Islam (pesantren dan madrasah) yang 

disuarakan oleh Kiayi Wahid Hasyim menyasar pada empat bentuk, yaitu: pertama, 

pembaharuan pada aspek institusi pendidikan, kedua, pembaharuan pada aspek isi 

kurikulum, ketiga, pembaharuan pada aspek metode pembelajaran, dan keempat, 

pembaharuan pada aspek fungsi lembaga pendidikan itu sendiri. Berikut ini akan 

dijelaskan beberapa aspek di atas: 

a. Pembaharuan Kelembagaan (Institusi) 

Model pembaharuan kelembagaan (Institusi), maksudnya yaitu 

pembaharuan atau perubahan lembaga yang sudah ada maupun mendirikan 

lembaga pendidikan Islam yang baru. Dalam konteks ini, Kiayi Wahid 

Hasyim mentranformasi lembaga yang sudah ada yaitu pesantren Tebuireng 

kemudian dimodifikasi dengan mendirikan Madrasah Nizamiyah yang 

dilengkapi dengan perpustakaan sebagai tempat belajar santri di luar 

Pesantren dan Madrasah.26 

Azyumardi Azra menyatakankan bahwa dari segi proses pembaharuan 

pendidikan Islam ada dua model: Pertama, pembaharuan pendidikan dengan 

mengadopsi sistem secara menyeluruh dari sistem modern. Kedua, 

kelembagaan sendiri. Dalam hal ini model yang dilakukan Kiayi Wahid 

Hasyim adalah dengan menggunakan model kedua, di mana pesantren 

Tebuireng menjadi obyek dan lahirnya modifikasi Madrasah Nizamiyah. 

 
Timur Tengah. Abdurrahman Wahid, dalam Kata Pengatar, Martin Van Bruinessen, Kitab Kuning 

Pesantren dan Tarekat, Tradisi-tradisi Islam di Indonesia (Bandung: Mizan, 1999), h. 13. 
25 Abdurrahman Mas‘ud, Intelektual Pesantren (Yogyakarta: LKiS, 2004), h. 202. 
26 Perpustakaan zaman Islam Klasik dengan segala jenisnya, dikenal dengan beberapa 

nama, yaitu Da>r (rumah), bayt (rumah), dan khiza>nah (gudang) yang digabungkan dengan kata 

al-Ilm (pengetahuan), al-Hikmah (kebijaksanaan), dan al-Kutub (buku). Perpustakaan berfungsi 

sebagai ruang baca, pusat aktivitas akademis, dan ruang diskusi. Di perpustakaan para santri/siswa 

mendapatkan keuntungan yang besar ketika belajar di perpustakaan, karena mereka dapat 

mengakses buku-buku dari berbagai cabang pengetahuan. George A. Makdisi, Cita Humanisme 

Islam Panorama Kebangkitan Intelektual dan Budaya Islam dan Pengaruhnya terhadap Renaisans 

Barat, h. 94. Bandingkan dengan, Antony Black, Pemikiran Politik Islam dari Masa Nabi Hingga 

Masa Kini (Jakarta: Serambi, 2006), h. 66. 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 225  

 

Model pembaharuan yang dilakukan Kiayi Wahid Hasyim ini 

merupakan nama intitusi pendidikan yang dibangun oleh pemimpin Saljuk, 

Nizam al-Mulk pada tahun 1064/1092 sebagai inspirasinya.27 Kiayi Wahid 

Hasyim memandang bahwa terbatasnya mata pelajaran yang diberikan di 

pesantren, membuat santri sulit bersaing dengan temannya yang belajar 

dengan menggunakan sistem pendidikan Barat. Kelemahan santri, 

menurutnya, adalah kurangnya penguasaan terhadap ilmu-ilmu Barat 

(sekuler), Bahasa Asing dan keterampilan.28 Dengan dibekali beberapa 

keterampilan. Dengan demikian diharapkan para santri mampu bersaing 

untuk memperebutkan posisi dan peran penting di masyarakat sebagaimana 

lulusan lembaga pendidikan umum. 

Untuk menentukan tipe sekolah apa yang dijadikan model bagi 

Madrasah Nizamiyah, Abu Bakar Atjeh menginformasikan bahwa model 

yang dikembangkan adalah kreasi Kiayi Wahid Hasyim sendiri. Hal ini 

dikarenakan tidak ada kemiripan tipe Madrasah yang dibangun di Indonesia, 

sebelum berdirinya Madrasah Nizamiyah. 

Meskipun menggunakan nama Nizamiyah sebagaimana model institusi 

yang pernah didirikan oleh pemimpin Saljuk, Nizam al-Mulk (485/1092), 

yaitu Madrasah Nizamiyah di Baghdad. Namun, asumsi penulis, hanya 

sebatas simbol atau pada namanya saja, karena dalam kenyataanya keduanya 

mempunyai perbedaan yang cukup signifikan. Madrasah Nizamiyah di 

Baghdad hanya mengajarkan ilmu agama saja, sedangkan Madrasah 

Nizamiyah yang digagas Kiayi Wahid Hayim secara substantif adalah 

memadukan antara belajar agama dan belajar umum dan juga keterampilan, 

bahkan juga disediakan berbagai fasilitas pendidikan, termaksuk di antaranya 

perpustakaan. 

Dari uraian di atas, dapat dikatakankan bahwa, model pembaharuan 

pesantren dan madrasah yang digagas Kiayi Abdul Wahid Hasyim adalah 

dengan cara pembaharuan aspek kelembagaan, isi, metodologi dan fungsi 

lembaga pesantren dan madrasah. Sedangkan model yang diambil adalah 

mengembangkan sistem dan lembaga yang dimilikinya, bukan dengan cara 

mengadopsi sitem pendidikan Barat secara keseluruhan. 

b. Konten Kurikulum 

 
27 Pendidikan formal Islam baru muncul pada masa lebih belakangan, yakni dengan 

kebangkitan madrasah. Secara tradisional sejarawan pendidikan Islam, seperti Munir ud-Din 

Ahmed, George Makdisi, Ahmad Syalabi dan Michael Stanton menganggap, bahwa madrasah 

pertama didirikan oleh Wazir Nizham al-Mulk, madrasah ini kemudian terkenal sebagai Madrasah 

Nizham al-Mulk. Lihat. Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju 

Milenium Baru (Jakarta: Kalimah, 2001), h. viii. 
28 Abu Bakar Atjeh, Sejarah Hidup KH. Wahid Hasyim dan Karang Tersiar (Jakarta: 

Panitia Buku Peringatan alm. KH. A. Wahid Hasyim, 1957), h. 151. 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 226  

 

Pembahasan tentang kurikulum bisa kita temukan dari beberapa 

sumber, bahwa kurikulum dapat dimaknai dalam tiga konteks, pertama, 

kurikulum sebagai sejumlah mata pelajaran, kedua, kurikulum sebagai 

pengalaman belajar, ketiga, kurikulum sebagai perencanaan program 

belajar.29 

Dalam kontek kurikulum pesantren di sini dimaknai sebagai 

seperangkat rencana dan pengaturan komponen-komponen pendidikan dan 

pengajaran yang sistematis, yang meliputi baik pada level tujuan, isi, 

organisasi maupun pada level strategis, yang digunakan sebagai pedoman 

penyelenggaraan  Kegiatan  Belajar Mengajar (PBM) pada lembaga yang 

bersangkutan, untuk mencapai tujuan pendidikan tertentu. Komponen-

komponen tersebut saling mendukung dan membentuk satu kesatuan yang tak 

terpisahkan.30 Steenbrink mengklasifikasikan tiga kelompok mata pelajaran 

di pesantren: Pertama, bidang teknis, yaitu fiqh, ilmu tafsir, mawaris, ilmu 

falaq dan sebagainya. Kedua, bidang hafalan, yaitu pelajaran al-Qur’an, ilmu 

Bahasa Arab dan. Ketiga, ilmu yang bersifat membina emosi keagamaan 

seperti aqidah, tasawuf dan akhlaq. 

Di tingkat awal, santri biasanya menggeluti bidang hafalan. Membaca 

al-Qur’an adalah materi pertama di pesantren,31 meskipun tidak sampai pada 

tahap pendalaman dan pemahaman. Dalam tahap ini biasanya santri baru 

diajarkan oleh santri senior yang menjadi badal (wakil) pengasuh pesantren. 

Apabila ia telah dianggap mampu dalam level ini, maka ia diizinkan 

mengikuti pengajian ilmu Bahasa Arab; nahwu (sintaksis) dan sharaf 

(morfologi). Ilmu bahasa dipelajari di masa awal dimaksudkan sebagai 

pengetahuan dan kemampuan dasar bagi santri untuk dapat dipergunakan 

pada tahap pelajaran tingkat lanjut. Diversifikasi bidang garap ilmu pesantren 

yang beragam menunjukkan ketidaksamaan panjangnya waktu yang 

 
29 Wina Sanjaya, Pembelajaran dalam Implementasi Kurikulum Berbasis Kompetensi 

(Jakarta: Kencana, 2005), h. 2-3. 
30 Pasal 1 Undang-undang Sistem Pendidikan Nasional N0. 20 Tahun 2003. Lihat juga, 

Galen Saylor J., Alexander, William M, and Lewis Arthur J., Curriculum Planning for Better 

Teaching and Learning (Holt-Rinehart and Winston, 1981), h. 2. Bandingkan dengan Abdullah 

Syukri Zarkasyi, Manajemen Pesantren Pengalaman Pondok Modern Gontor (Ponorogo: Trimurti 

Press, 2005), h. 144.  
31 Ada dua bentuk hafalan, yaitu hafalan yang terbatas hanya dengan cara memindahkan 

bahwa bacaan ke dalam ingatan, sebagaimana yang umumnya dilakukan oleh para ahli hadis dan 

ahli leksikografi. Sedangkan hafalan bentuk kedua biasanya dilakukan oleh para sastrawan dan 

kaum skolastik yang menghendaki pemahaman yang lebih baik terhadap suatu bahan. Untuk lebih 

jelasnya tentang peran metode hafalan dalam transformasi pengetahuan. Lihat, Goerge A. Makdisi, 

Cita Humanisme Islam, Panorama Kebangkitan Intelektual dan Budaya Islam dan Pengaruhnya 

terhadap Renaissans Barat (Jakarta: Serambi, 2005), h. 315-325. 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 227  

 

dimintakan bagi pengajian ilmu-ilmu ini.32 Pada pesantren kecil yang lebih 

menekankan pembinaan mental sosial, umpamanya, pelajaran nahwu tidak 

dimaksudkan mencapai tingkat mahir dan mendalam. Kitab sumbernya 

paling-paling kitab tipis, seperti: al-Jurumiyyah, al-Mutamimmah. Sementara 

kitab selanjutan, seperti Nazam al-Imriti, Milhat al-I’rab atau sampai alfiyah 

dan syarah Ibnu ‘Aqil hanya diajarkan di pesantren yang lebih besar dan 

biasanya yang mengambil spesialis disiplin ilmu alat.33 

Melihat kurikulum yang demikian, di mana pesantren dan madrasah 

yang hanya belajar ilmu-ilmu keagamaan,34 Kiayi Wahid Hasyim, meskipun 

tidak pernah mengenyam pendidikan Barat modern, memperkenalkan ilmu-

ilmu umum (sekuler) hal ini disebabkan atas dasar asumsi beliau bahwa 

dalam beberapa hal, pesantren tidak sesuai lagi dengan perkembangan dan 

tuntunan zaman sehingga sangat membutuhkan pembaharuan.35 

Untuk merealisasikan gagasan beliau itulah maka Madrasah Nizamiyah 

didirikan dengan memasukan pembelajaran umum selain materi agama 

sebagaimana madrasah pada umumnya saat itu. Pelajaran umum yang 

diajarkan di Madrasah Nizamiyah adalah aritmatika, sejarah, geografi dan 

ilmu pengetahuan alam, kemudian santri diberi tambahan pelajaran bahasa, 

yakni Indonesia, Inggris dan Belanda. Keterampilan mengetik juga diberikan 

untuk meningkatkan kualitas keterampilan santri.36 Materi-materi tersebut 

merupakan titik lemah alumni madrasah sehingga menyebabkan mareka 

bersaing dengan alumni pendidikan Barat. 

Sebagaimana implementasinya, para santri (dan atau siswa madrasah) 

tidak hanya dibekali ilmu-ilmu agama sebagai bekal di akhirat kelak, namun 

juga dibekali “alat” untuk hidup di dunia berupa materi kurikulum yang 

komprehensif yang berfungsi memberdayakan kemampuan head (pikiran), 

heath (perasaan) dan hand (keterampilan). Dalam istilah sekarang dibekali 

dengan kecerdasan emosional dan kecerdasan kinestetikal (keterampilan). 

 
32 Abdurrahman Wahid, Pesantren Sebagai Sub Kultur. Dalam M. Dawam Rahardjo (Ed): 

Pesantren dan Pembaharuan (Jakarta: LP3ES, 1983), h. 40-43. Lihat juga, Qowaid, Diversifikasi 

Pendidikan Islam (Jakarta: Pesagimandiri Perkasa, 2019), h. 2. 
33 Ahmad Ismail Outhman, Dari Mengaji ke Mengkaji, dalam Abdul Khaliq (Ed), Dinamika 

Pesantren dan Madrasah (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), h. 72-83. 
34 Pada hakikatnya pendidikan keagamaan Islam merupakan pendidikan yang 

mempersiapkan peserta didik/santri untuk dapat menjalankan peranan yang menuntut kepada tingkat 

penguasaan pengetahuan yang berkaitan dengan ajaran agama Islam dan/atau menjadi ahli ilmu 

agama Islam dan mengamalkan ajaran-ajaran agama Islam dalam kehidupan sehari-hari. Lihat, Abd 

Muin M, Praktek Pendidikan Keagamaan di Indonesia, (Ed). Deden Saeful Ridhwan (Jakarta: 

Pesagimandiri Perkasa, 2019), h. 9. Lihat juga, Peraturan Menteri Agama RI No. 13 Tahun 2014. 

Tentang Pendidikan Keagamaan Islam, Pasal 2. 
35 Badri Yatim dkk, Sejarah Perkembangan Madrasah (Jakarta: DEPAG RI, 2002), h. 72-

83 
36 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesanten Studi tentang Pandangan Hidup Kyai, h. 115 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 228  

 

Sulthon Mashud, menyebutkan beberapa langkah yang harus dilakukan 

dalam hal ini, antara lain;37 

1) Melakukan kajian kebutuhan (need assessment) untuk mengetahui 

faktor penentu kurikulum serta latar belakang. 

2) Menentukan mata pelajaran yang akan diajarkan. 

3) Merumuskan tujuan pembelajaran. 

4) Menentukan hasil belajar yang diharapkan dari santri. 

5) Merumuskan topik dan tema setiap mata pelajaran. 

6) Menentukan syarat-syarat yang harus dipenuhi peserta didik (sanrti). 

7) Menentukan strategi mengajar yang serasi, efisien dan efektif serta 

menyediakan alat peraga dan sumber belajar. 

8) Menentukan alat evaluasi hasil belajar dan skala penilaiannya. 

9) Membuat rancangan rencana penilaian kurikulum secara menyeluruh 

dan strategi perbaikannya. 

Tanpaknya, langkah-langkah yang harus ditempuh memang demikian 

komplek, akan tetapi memang demikianlah yang harus dilalui jika 

menginginkan tujuna pembelajaran (dalam skala mikro) dan tujuan 

pendidikan (dalam skala yang lebih luas) akan tercapai. Namun demikian, 

dalam pelaksanaannya juga mempertimbangkan kondisi dan situasi yang ada 

pada masing-masing pesantren atau madrasah yang bersangkutan. 

c. Metode Pembelajaran 

Sebagaimana diungkapkan oleh banyak tokoh bahwa metode 

pembelajaran di pesantren (terutama pesantren salaf) menggunakan sistem 

sorogan dan bandongan.38 

Metode semacam itulah yang ingin diperbaharui oleh Kiayi Wahid 

Hasyim, metode pengajaran yang selama ini diterapkan dianggap kurang 

relevan. Metode bandongan dipandang sangat tidak efektif untuk 

mengembangkan inisiatif santri. Santri datang hanya mendengarkan, menulis, 

dan menghafal pelajaran yang diberikan, tanpa ada kesempatan mengajukan 

pertanyaan atau bahkan mendiskusikan pelajaran, Kiayi Wahid Hasyim 

secara jelas meyebutkan bahwa metode bandongan membuat santri pasip.39 

Ia mengajukan beberapa usulan pembaharuan, di antaranya metode yang 

digunakan dalam proses belajar mengajar (PBM), tujuan atau harapan santri 

belajar di pesantren dan pengalaman mata pelajaran Barat. 

 
37 Sulthon Masyhud dkk, Manajemen Pondok Pesantren (Jakarta: Diva Pustaka 2005), h. 

79-80 
38 A. Helmy Faisal Zaini, Pesantren Akar Pendidikan Islam Nusantara (Jakarta: 

Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan Masyarakat (P3M), 2015), h. 45.  
39 Ahmad Zaini, Kiayi Haji Abdul Wahid Hasyim Beberapa Pemikiran Pembaruan, dalam. 

Tempo, Wahid Hasyim untuk Republik dari Tebuireng (Jakarta: Kompas, 2011), h. 127. 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 229  

 

Kiayi Wahid Hasyim ingin menciptakan suatu kondisi belajar yang 

memberikan ruang dan kesempatan kepada santri untuk mengungkapkan 

pikiran, gagasan, pendapat bahwa kritikannya terhadap suatu materi 

pembelajaran yang mereka peroleh dari sang guru. 

Di sini nampak kekritisan santri mendapatkan apresiasi dari Kiayi 

Wahid Hasyim. Menurut Ahmad Ismail, pengetahuan kritisme berfikir dan 

logika baru diperoleh santri di tahun kelima belajar di pesantren, ketika 

mereka diajarkan ilmu mantiq. Tragisnya, kesempatan itu kurang 

dimanfaatkan untuk menghasilkan suatu pengetahuan dan terutama kesadaran 

optimal bagi pentingnya berfikir kritis. Banyak yang melatarbelakanginya, 

beberapa diantaranya adalah keterbatasan kemampuan dan wawasan 

filosofis, minimnya kitab rujukan yang tersedia, konsentrasi yang masih 

terpecah oleh bahasa pengantar buku yang dipelajarinya (biasanya bahasa 

Arab) dan lain-lain, sehingga pengupasan masalah bahasa sebagai media 

penyampai pesan bermasalah menyita waktu yang disediakan. 

Selain itu semua, pengajian-pengajian yang diselenggarakan memang 

kurang memberikan porsi yang banyak bagi pembiasaan berfikir kritis. 

Hafalan dan menelaah teori-teori, qaul-qaul, dan produk hukum yang sudah 

matang merupakan menu harian, sehingga terpantul bahkan ditinggkatkan 

sanrti senior yang menyelenggarakan diskusi panel, bahtsul masail tingkat 

menengah (wustha) pun masih lebih suka mencari dan kemudian mengamini 

pendapat dan qaul para ulama salaf mengenai itu dan mencari apa yang 

membuat mereka berpendapat seperti itu. 

Demikianlah, kondisi pesantren pada umumnya, sehingga Kiayi Wahid 

Hasyim tidak begitu senang dengan budaya tersebut. Kiayi Wahid Hasyim 

mengharapkan terjadi suatu proses belajar mengajar yang dialogis, di mana 

posisi guru bukan lagi sebagai satu-satunya sumber belajar, pendapat guru 

bukanlah kebenaran mutlak sehingga dapat dipertanyakan bahkan ditambah 

oleh santri. Selain itu, proses belajar mengajar berorientasi pada murid 

sehingga potensi yang dimilikinya akan terwujud dan ia akan menjadi dirinya 

sendiri. Sehingga santri bukan hanya menjadi objek pendidikan, namun juga 

sekaligus subyek pendidikan itu sendiri. Sementara guru hanya 

memposisikan dirinya sebagai motivator, mediator serta fasilitator dalam 

proses pembelajaran. 

d. Fungsi Lembaga Pendidikan 

Shipman dalam bukunya “Education and Modernization’ sebagaimana 

dikutip Azra, mengungkapkan bahwa fungsi pokok pendidikan dalam 

masyarakat modern terdiri dari tiga bagian, pertama, sebagai lembaga 

sosialisasi. Pendidikan adalah wahana bagi integrasi peserta didik ke dalam 

nilai-nilai kelompok atau nasional yang dominan. kedua, lembaga 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 230  

 

penyekolahan (schooling), mempesiapkan peserta didik untuk menduduki 

posisi sosial-ekonomi tertentu dan, oleh karena itu, penyekolahan harus 

membekali peserta didik dengan kualifikasi-kualifikasi pekerjaan dan profesi 

yang akan membuat mereka mampu memainkan peran dalam masyarakat. 

Sedangkan  dalam fungsi ketiga, pendidikan (education) untuk menciptakan 

kelompok elit yang pada gilirannya akan memberikan sumbangan besar bagi 

kelanjutan program modernisasi.40  

Berangkat dari kerangka teoritis di atas Kiayi Wahid Hasyim 

melakukan beberapa langkah dalam kaitannya dengan fungsi lembaga. 

Sejumlah gagasan tentang pendidikan agama yang selama ini tertahan dalam 

benaknya lantas mengalir deras, saat menjadi Menteri Agama. Kiayi Wahid 

Hasyim mengeluarkan peraturan pemerintah pada 20 Januari 1950 yang 

mewajibkan pendidikan dan pengajaran agama di lingkungan sekolah umum 

sebagai bagian dari kurikulum pendidikan nasional baik negeri maupun 

swasta. Dalam pandangannya, sejak kolonialis Belanda yang mengarahkan 

dan mengadopsi sistem Barat yang sekuler, banyak hal yang hilang dari 

sistem pendidikan nasional, yakni nilai dan moral. 

Selanjutnya Kiayi Wahid Hasyim mengatur ihwal pendirian sekolah 

guru dan Hakim Agama di beberapa kota. Pendirian pendidikan guru agama 

berangkat dari pemikirannya bahwa guru yang mengajar di madrasah hanya 

lulusan  ‘Hollandsche Inlandsche School’ atau pesantren, sehingga dinilai 

masih kurang ilmunya untuk menjadi guru agama di setiap provinsi dan 

kabupaten memiliki arti penting, “memberi epek samping” kualitas lulusan 

madrasah menjadi lebih baik. Banyak santri yang akhirnya menjadi pegawai 

kantor Urusan Agama, ketika Kiayi  Wahid Hasyim menjabat sebagai menteri 

Agama RI. Hal ini tidak lepas dari jerih payah Kiayi Wahid Hasyim ketika 

merencanakan kurikulum pesantren dan madrasah yang mengajarkan 

membaca dan menulis huruf latin, juga bahasa sebagai alat komunikasinya. 

Berikutnya tentang fungsi lembaga pendidikan dalam hal ini perguruan 

tinggi menurutnya bahwa pembentukan perguruan tinggi bertujuan untuk 

mencapai kemajuan dengan penekanan pada pengembangan atmosfer berfikir 

secara rasional.41 

 

 

 

 
40 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru 

(Jakarta: Kalimah, 2001), h. 32. Lihat juga, Mahmud Arif, Pendidikan Islam Transformatif 

(Jogjakarta: LKiS, 2008), h. 130. 
41 Tempo, Wahid Hasyim untuk Republik dari Tebuireng (Jakarta: Kompas, 2011), h. 79. 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 231  

 

C. KESIMPULAN 

Kiayi Wahid Hasyim seorang reformis properubahan, ia mengajukan gagasan 

perubahan sekaligus melakukan yang sama sekali asing bagi lingkungan pesantren. 

Perubahan paling monumental di Pondok Pesantren Tebuireng, beberapa 

pembaharuan dalam metode serta tujuan belajar di pesantren dan pendirian 

madrasah. Kiayi Wahid Hasyim menjadikan sistem tutorial, sebagai pengganti 

metode bandongan. Menurutnya metode bandongan sangat tidak efektif untuk 

mengembangkan inisiatif para santri. 

Sedikit sekali yang kemudian menyadari bahwa Kiayi Wahid Hasyim seorang 

tradionalis yang berpikiran futuristik. Ia adalah sosok yang mewakili kalangan yang 

jarang sekali tersentuh oleh para akademisi bahkan peneliti sekalipun, yang 

kebanyakan para peneliti terutama peneliti Barat, cenderung jatuh hati pada 

kelompok modernis yang dianggap dinamis, adaptif, pragmatis, dan sama sekali 

tidak bermusuhan dengan yang berasal dari kawasan Barat.    

 

REFERENSI 

Adnan, Baidowi, Kyai Haji Achmad Syahri, 40 Tahun Menjadi “Pemuda Roda” 

PBNU (Jakarta: NU Online PBNU, 2003) 

Ali, Fachry dan Bakhtiar Effendy, Merambah Jalan Baru Islam, Rekonstruksi 

Pemikiran Islam Indonesia Masa Orde Baru (Bandung: Mizan, 1990), h. 48. 

Arif, Mahmud, Pendidikan Islam Transformatif (Jogjakarta: LKiS, 2008) 

Azra, Azyumardi, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium 

Baru (Jakarta: Kalimah, 2001)  

Atjeh, Abu Bakar, Sejarah Hidup KH. Wahid Hasyim dan Karang Tersiar (Jakarta: 

Panitia Buku Peringatan alm. KH. A. Wahid Hasyim, 1957) 

Basori, Ruchman, The Founding Father Pesantren Modern Indonesia Jejak 

Langkah KH. A. Wahid Hasyim (Jakarta: Incies, 2008) 

Bruinessen, Martin Van, Kitab Kuning Pesantren dan Tarekat, Tradisi-tradisi 

Islam di Indonesia (Bandung: Mizan, 1999) 

Black, Antony, Pemikiran Politik Islam dari Masa Nabi Hingga Masa Kini 

(Jakarta: Serambi, 2006)Daulay,  

Dhofier, Zamakhsyari, Tradisi Pesantren. Studi Pandangan Hidup Kiayi dan 

Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2011) 

---------, K.H. A Wahid Hasyim Rantai Penghubung Peradaban Pesantren dengan 

Peradaban Indonesia Modern (Jakarta: Prisma No. 8, 1984) 

Galen Saylor J., Alexander, William M, and Lewis Arthur J., Curriculum Planning 

for Better Teaching and Learning (Holt-Rinehart and Winston, 1981) 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 232  

 

Haidar Putra, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat, (Jakarta: Kharisma Putra 

Utama, 2014) 

Haroen, A. Musthofa, Meneguhkan Islam Nusantara, Biografi Pemikiran dan 

Kiprah Kebangsaan Prof. Dr. KH. Said Aqil Siroj, MA. (Jakarta: Khalista, 

2015) 

Madjid, Nurcholis, Bilik-bilik Pesantren sebuah Potret Perjalanan (Jakarta: 

Paramadina, 1997) 

Mas‘ud, Abdurrahman, Intelektual Pesantren (Yogyakarta: LKiS, 2004) 

Makdisi, Goerge A., Cita Humanisme Islam, Panorama Kebangkitan Intelektual 

dan Budaya Islam dan Pengaruhnya terhadap Renaissans Barat (Jakarta: 

Serambi, 2005) 

Masyhud, Sulthon dkk, Manajemen Pondok Pesantren (Jakarta: Diva Pustaka 

2005) 

Ma’shum, Saifullah,  Karisma Ulama. Kehidupan Ringkas 26 Tokoh NU (Bandung: 

Yayasan Bina Buana, 1998) 

Mastuki HS., Kebangkitan Santri Cendekia, Jejak Historis, Basis Sosial dan 

Persebarannya (Jakarta: Pustaka Compas, 2016) 

Mandan, Arief Mudatsir (Ed), Napak Tilas Idham Chalid Tanggung Jawab Politik 

NU dalam Sejarah (Jakarta: Pustaka Indonesia Satu, 2008) 

Misrawi, Zuhairi, Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari, Moderasi, Keumatan dan 

Kebangsaan (Jakarta: Kompas, 2010) 

Muin M., Abd, Praktek Pendidikan Keagamaan di Indonesia, (Ed). Deden Saeful 

Ridhwan (Jakarta: Pesagimandiri Perkasa, 2019) 

Outhman, Ahmad Ismail, Dari Mengaji ke Mengkaji, dalam Abdul Khaliq (Ed), 

Dinamika Pesantren dan Madrasah (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002) 

Peraturan Menteri Agama RI No. 13 Tahun 2014. Tentang Pendidikan Keagamaan 

Islam, Pasal 2. 

Pranowo, Bambang, Runtuhnya Dikotomi Santri-Abangan, Refleksi Sosiologis atas 

Perkembangan Islam di Jawa Pasca 1965. Dalam Pidato Pengukuhan Guru 

Besar dalam Ilmu Sosiologi Agama pada Fakultas Ushuluddin IAIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta (Jakarta: IAIN, 2001) 

Qowaid, Diversifikasi Pendidikan Islam (Jakarta: Pesagimandiri Perkasa, 2019) 

Rahardjo, M. Dawam (Ed): Pesantren dan Pembaharuan (Jakarta: LP3ES, 1983) 

Ridhwan, Deden Saeful, Madrasah di Indonesia, Dinamika dan Eksistensinya, 

(Jakarta: Jurnal Ma’arif NU, 2017), Edisi XV. Tahun 2017.   

Rumadi, Post Tradisionalisme Islam Wacana Intelektualisme dalam Komunitas 

NU (Jakarta: Departemen Agama RI, 2007) 



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 

Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna 

Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita 

Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia 

(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim) 

 233  

 

Saifuddin, Lukman Hakim, Kekhasan Pendidikan Islam (Jakarta: Direktorat 

Jenderal Pendidikan Islam Kemterian Agama RI, 2015) 

Seri Buku Tempo, Wahid Hasyim untuk Republik dari Tebuirang (Jakarta: KPG, 

2011) 

Sjadzali, Munawir, Islam Realitas Baru dan Orientasi Masa Depan Bangsa 

(Jakarta: UI Press, 1993) 

Sanjaya, Wina, Pembelajaran dalam Implementasi Kurikulum Berbasis 

Kompetensi (Jakarta: Kencana, 2005) 

Tim Penyusun Kamus Besar Bahasa Indonesia, Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(Jakarta: Balai Pustaka, 1988) 

Umam, Saiful, KH. Wahid Hasyim, Konsolidasi dan Pembelaan  Eksistensi, 

Menteri-menteri Agama RI, Biografi Sosial-Politik (Jakarta: INIS, PPIM, 

Litbang RI, 1998) 

Undang-undang RI No 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional 

(Bandung: Citra Umbara, 2016) 

Yatim, Badri dkk, Sejarah Perkembangan Madrasah (Jakarta: DEPAG RI, 2002) 

Zarkasyi, Syukri, Manajemen Pesantren Pengalaman Pondok Modern Gontor 

(Ponorogo: Trimurti Press, 2005) 

Zaini, A. Helmy Faisal, Pesantren Akar Pendidikan Islam Nusantara (Jakarta: 

Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan Masyarakat (P3M), 2015) 

-------, A. Helmy Faisal, Nasionalisme Kaum Sarungan (Jakarta: Kompas, 2018)  

Zuhri, Saifudin, Guruku Orang-orang dari Pesantren (Yogyakarta: LKiS, 2001) 

 

 

 

 

 

 


