ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824 E-ISSN 2655-8459
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

PENDIDIKAN NAHDLATUL ULAMA UNTUK PERADABAN DUNIA
(RESPON K.H. ABDUL WAHID HASYIM)

Deden Saeful Ridhwan
dedensaefulridhwan.stit@gmail.com
Program Studi PAI STIT Islamic Village Tangerang — Indonesia

Novri Dewita
Madrayah Aliyah Nurul Falah Cililin Bandung Barat- Indonesia

Abstract: Kiayi Wahid Hasyim, a reformist pro-change, proposed changes and at
the same time did the same for the pesantren environment. The most monumental
changes in Pondok Pesantren Tebuireng, reforms in the methods and objectives of
learning at the pesantren, and the establishment of madrasas. Kiayi Wahid Hasyim
made the system tutorial as a bandongan method session. According to him, the
bandongan method is very ineffective for the initiative of the students. Few things
are aware that Kiayi Wahid Hasyim is a traditionalist who claims to be futuristic.
He is a figure who represents circles that are rarely touched by academics, even
researchers, most of whom are Western researchers, who tend to fall in love with
modernists who are dynamic, adaptive, pragmatic, and not at all hostile to those
from the West.

Keywords: Pesantren, Islamic Education Reform

Abstrak: Kiayi Wahid Hasyim seorang reformis properubahan, ia mengajukan
perubahan sekaligus melakukan yang sama sekali bagi lingkungan pesantren.
Perubahan paling monumental di Pondok Pesantren Tebuireng, pembaruan
pembaharuan dalam metode dan tujuan belajar di pesantren dan pendirian
madrasah. Kiayi Wahid Hasyim menjadikan tutorial sistem sebagai sesi metode
bandongan. Menurutnya metode bandongan sangat tidak efektif untuk inisiatif para
santri. Sedikit hal yang menyadari bahwa Kiayi Wahid Hasyim seorang tradionalis
yang menyatakan futuristik. la adalah sosok yang mewakili kalangan yang jarang
sekali tersentuh oleh para akademisi bahkan peneliti sekalipun, yang kebanyakan
peneliti terutama peneliti Barat, cenderung jatuh hati pada kelompok modernis
yang dinamis, adaptif, pragmatis, dan sama sekali tidak bermusuhan dengan yang
berasal dari kawasan Barat.

Kata Kunci: Pesantren, Pembaharuan Pendidikan Islam

Peer reviewed under reponsibility of STIT ISLAMIC VILLAGE.
© 2018 STIT ISLAMIC VILLAGE, All right reserved, This is an open access article under 214
the CC BY SA license (https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/)



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

A. PENDAHULUAN
1.  Latar Belakang

Pendidikan merupakan sarana yang sangat penting dalam menuangkan dan
menggali potensi yang ada dalam diri manusia, baik dalam proses perbaikan,
penguatan dan penyempurnaan terhadap semua kemampuan yang ada dalam diri
manusia.> Dengan demikian pendidikan merupakan sebuah usaha yang dilakukan
agar manusia dapat mengembangkan potensi yang terdapat didalam dirirnya
melalui sebuah proses pembelajaran. Berdasarkan undang-undang dasar Negara
Republik Indosnesia Tahun 1945 pasar 31 ayat (1) menyebutkan bahwa setiap
warga negara berhak mendapat pendidikan dalam rangka mencerdaskan kehidupan
Bangsa yang diatur dengan undang-undang. Untuk itu seluruh komponen bangsa
mempunyai kewajiban mencerdaskan kehidupan bangsa yang merupakan salah satu
dari tujuan Negara Indonesia.?

Pendidikan Islam adalah usaha yang dilakukan untuk mengembangkan
seluruh potensi manusia baik lahir maupun batin agar terbentuknya pribadi Muslim
seutuhnya.® Pendidikan Islam senantiasa menjadi kajian yang menarik bukan hanya
karena memiliki kekhasan # tersendiri dibanding jenis pendidikan umum, namun
juga karena kaya akan konsep-konsep yang tidak kalah bermutu dibandingkan
dengan pendidikan modern.>

! Deden Saeful Ridhwan, Madrasah di Indonesia, Dinamika dan Eksistensinya (Jakarta:
Jurnal Ma’arif NU, 2017), Edisi XV. Tahun 2017. h. 40.

2 Undang-undang RI No 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional (Bandung:
Citra Umbara, 2016), h. 48

% Haidar Putra Daulay, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat (Jakarta: Kharisma
Putra Utama, 2014), h. 11

4 “Karakter khas”, Pendidikan Pesantren yang telah mengajarkan cara beragama yang
toleran (tasammuh), moderat (tawassuth), dan berkeseimbangan (tawa>zun) yang membentuk
karakter khas Islam di Indonesia yang sering kita sebut dengan “Islam Nusantara”. Model
Pendidikan Islam yang damai, tanpa kekerasan, yang mengajarkan keteladanan, toleransi, mengenal
satu sama lain, dan menghargai perbedaan telah memberikan sumbangan besar dalam pembentukan
karakter bangsa Indonesia. Lihat, Lukman Hakim Saifuddin, Kekhasan Pendidikan Islam (Jakarta:
Direktorat Jenderal Pendidikan Islam Kemterian Agama RI, 2015), h. ix. Berkaitan dengan hal
tersebut tanggal 21-3-2017. Tajuk Kompas memuat ungkapan “Kembali ke Jalur Moderat” Tulisan
tersebut meng follow up dan menginformasikan pesan dari “Risalah Sarang”. Yakni Lima poin yang
dihasilkan dari pertemuan ulama-ulama kharismatik (kha>s) di Sarang Rembang Jawa Tengah.
Kerangka yang ingin dibangun dari “Risalah Sarang” tersebut yakni pentingnya kembali untuk
berprilaku moderat, toleran, demokratis, dan selalu mengedepankan akhlak al-Karimah. A. Helmy
Faisal Zaini, Nasionalisme Kaum Sarungan (Jakarta: Kompas, 2018), h. 54. Lihat juga, Azyumardi
Azra, dalam Nurcholis Madjid, Bilik-bilik Pesantren sebuah Potret Perjalanan (Jakarta:
Paramadina, 1997), h. xxi. Baca juga, A Musthofa Haroen, Meneguhkan Islam Nusantara, Biografi
Pemikiran dan Kiprah Kebangsaan Prof. Dr. KH. Said Aqil Siroj, MA. (Jakarta: Khalista, 2015), h.
111

5 Abdurrahman Mas’ud, Pengantar dalam Ruchman Basori, The Founding Father
Pesantren Modern Indonesia Jejek Langkah KH.A. Wahid Hasyim (Jakarta: Inceis, 2008), h. v.

215



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

Dalam perkembangannya, dunia pendidikan tentu tidak akan terlepas dari
kontribusi para ilmuan yang mencurahkan segala perhatiannya. Perubahan dan
perkembangan serta kontribusi institusi pendidikan Islam di kalangan kaum
tradisional hampir tidak pernah tersentuh,® meskipun banyak ditemukan institusi
dan tokoh yang representative dari kalangan tradisionalis berkontribusi terhadap
Republik ini.” Adapun sosok nama yang selalu harum berkaitan dengan
pembaharuan pendidikan di kalangan tradisionalis adalah Kiayi Abdul Wahid
Hasyim.® Seorang pemimpin teras Nahdlatul Ulama, dan seorang yang mempunyai
kepedulian yang tinggi terhadap pendidikan kaum muslimin di Idonesia khususnya
dari kalangan kelompok tradisional.

Kiayi Abdul Wahid Hasyim telah dikenal sebagai seorang figure mata rantai
yang menjabat peradaban pesantren dengan peradaban Islam modern. Kiayi Abdul
Wahid Hasyim merupakan sosok yang sangat berpengaruh dan keberadaannya
membawa dampak yang sangat besar dalam mengarahkan bangsa Indonesia menuju
peradaban yang lebih mapan. Dari uraian di atas, penulis mencoba untuk menelaah
respon Kiayi Abdul Wahid Hasyim dalam Pembaharuan Pendidikan Islam
terkhusus di Pesantren dan Madrasah. Telaahan dalam tulisan ini akan berfokus
pada masalah sebagai berikut: Bagaimana latar belakang lintelektual K.H. Abdul
Wahid Hasyim?. Bagaimana karya intelektualnya?. Serta bagaimama Pembaharuan
yang dilakukannya?.

2. Biografi Kiayi Wahid Hasyim

Kiayi Abdul Wahid Hasyim (selanjutnya ditulis Kiayi Wahid Hasyim) adalah
sosok pengembara intelektual di berbagai pesantren di tanah air sampai ke tanah
suci Makkah sehingga menjadikan pikiran dan gerak langkahnya dinamis dan

® Tradisional adalah sikap, cara berpikir, dan bertindak yang selalu berpegang pada norma
dan adat kebiasaan secara turun temurun. Lihat, Tim Penyusun Kamus Besar Bahasa Indonesia,
Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 1988), h. 959. Istilah ini biasanya
digunakan untuk menunjuk orang atau sekelompok orang yang masih berpegang teguh pada tradisi.
Lihat, Rumadi, Post Tradisionalisme Islam Wacana Intelektualisme dalam Komunitas NU (Jakarta:
Departemen Agama RI, 2007), h. 10. Fachri Ali mengontraskan tradisionalis dengan medernis, lihat,
Fachry Ali dan Bakhtiar Effendy, Merambah Jalan Baru Islam, Rekonstruksi Pemikiran Islam
Indonesia Masa Orde Baru (Bandung: Mizan, 1990), h. 48. Bandingkan dengan, Bambang Pranowo,
Runtuhnya Dikotomi Santri-Abangan, Refleksi Sosiologis atas Perkembangan Islam di Jawa Pasca
1965. Dalam Pidato Pengukuhan Guru Besar dalam Ilmu Sosiologi Agama pada Fakultas
Ushuluddin IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta (Jakarta: 1AIN, 2001), h. 10.

7 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru
(Jakarta: Kalimah, 2001), h. 70.

8 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren. Studi Pandangan Hidup Kiayi dan Visinya
Mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2011). h. 149.

216



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

progresif, terasa manfaatnya yang dirasakan oleh masyarakat Indonesia. Beliau juga
sosok penghubung antara peradaban pesantren dan Indonesia modern.®

Kiayi Wahid Hasyim, yang akrab disapa dengan Gus Wahid, lahir pada hari
jumc<at legi, tanggal 5 Rabi>ul Awal 1333 H, bertepatan dengan 1 Juni 1914 di Desa
Tebuireng, Jombang, Jawa Timur. Oleh ayahnya, Hadratussyaikh K.H. Hasyim
Asy’ari beliau diberi nama Muhammad Asy’ari, terambil dari nama kakeknya.
Konon nama itu tidak serasi atau terasa berat, maka namanya diganti dengan Abdul
Wahid. Namun ibunya kerap kali memanggil dengan nama Mudin, sedangkan
kemenakannya yang masih kecil-kecil sering menyebut dengan Pak It. Sedangkan
para santri dan masyarakat sekitar sering memanggil dengan Gus Wahid.*° Sebagai
panggilan yang kerap ditujukan untuk menyebut putra seorang Kyai di tanah Jawa.

Keluarga besar Pesantren Tebuireng menyambut suka cinta atas kelahiran
Wahid Hasyim. Suatu kebahagiaan yang amat besar, bayi yang rupawan itu adalah
laki-laki pertama, setelah sebelumnya dianugrahi empat orang putri yaitu: Abdullah
(meninggal masih kecil), Hanah, Ummu Abd. Jabar, Ummu Muhammad dan
Ummu Abd. Hag. Jadi keempat kakak Wahid Hasyim yang masih hidup waktu
beliau lahir adalah perempuan, sedangkan kakak pertamanya yang laki-laki
meninggal waktu lahir. Wahid Hasyim adalah anak kelima yang masih hidup.
Sedangkan adiknya ada sembilan orang yaitu: (1) Abd. Hafiz , (2) Abd. Karim, (3)
Ubaidillah, (4) Masruroh, (5) Yusuf, (6) Abdil Kadir, (7) Fatimah, (8) Khadijah,
dan (9) A. Ya’qub. Dari kesepuluh putra Hasyim Asy’ari yang masih hidup adalah
tinggal tiga orang, yaitu Yusuf Hasyim dan kedua adiknya yaitu Fatimah dan A.
Ya’qub.1

Ketika mengandung Wahid Hasyim, kandungan ibunya sangat lemah,
tubuhnya lemas, gelisah, dan sakit-sakitan. Lalu ibunya bernadzar, kalau bayi itu
lahir dan selamat maka ia akan mendatangi guru ayahnya, yaitu KH. Kholil
Bangkalan, Madura. Singkat cerita lahirlah bayi tersebut dan dipenuhilah nadzar
sang ibu, waktu Wahid Hasyim berusia tiga bulan. Dikisahkan bahwa dari
Tebuireng ke Bangkalan. Nyai Hasyim Asy’ari menempuh perjalanan dengan
kereta, yang waktu itu penuh sesak dengan pedagang-pedagang yang pulang dari
Surabaya pada sore hari. Ditemani Mbah Abu, Nyai Hasyim menempuh perjalanan

9 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesantren Studi Pandangan Hidup Kyai dan Visinya
Mengenai Masa Depan Indonesia, h. 151. Lihat juga, Zamakhsyari Dhofier, K.H. A. Wahid Hasyim
Rantai Penghubung Peradaban Pesantren dengan Peradaban Indonesia Modern (Jakarta: Prisma
No. 8, 1984), h. 73

10 Seri Buku Tempo, Wahid Hasyim untuk Republik dari Tebuirang (Jakarta: KPG, 2011),
h. 11.

11 Ruchman Basori, The Founding Father Pesantren Modern Indonesia Jejak Langkah KH.
A. Wahid Hasyim (Jakarta: Incies, 2008), h. 58

217



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

yang berat, karena pada waktu mereka turun dari kereta api, hari sudah siang dan
udara kelihatannya agak mendung. Ibu yang menggendong anak dengan tergesa-
gesa mencari sebuah andong/dokar/delman, yang dapat membawanya ke desa
Kademangan, yang letaknya masih jauh.

Sesampai di Kademangan, dengan berjalan kaki yang berjarak cukup jauh
untuk mencapai tempat di mana Mbah Kholil tinggal, yaitu di sebuah pondok yang
sangat sederhana di kelilingi pekarangan sebagai dinding, hari mulai sudah malam
dan hujan sudah mulai turun rintik-rintik. Kemudian beberapa kali Nyai Hasyim
Asy’ari memohon izin masuk dengan logat Madura “pangapora non”, namun tak
ada yang menyahut, beberapa lama kemudian, muncul dari rumah seseorang,
berjangkut panjang yang sudah memutih. Mungkim itulah Kyai Kholil yang
menjadi tujuan Nyai Hasyim Asy’ari yang sudah menempuh perjalanan yang cukup
jauh. Kyai berkata dalam bahasa Madura yang artinya: “Kamu tidak diizinkan
masuk ke rumah saya, dan tidak pula saya izinkan pergi dari situ, pendek kata, kamu
harus tetap berada dalam tempatmu itu sekarang, sampai ada perintah lagi dari

saya 9912

Patuh dan taat serta rasa takut kepada orang itu, Nyai Hasyim Asy’ari tidak
bergeser sedikitpun dari tempatnya, meskipun hujan sudah mulai turun dan Nyai
Hasyim pun telah basah kuyup. Karena hujan makin besar, suara petir sudah
sambung-menyambung, maka kedua perempuan itu beralih berlindung ke bawah
atap rumah itu dan membersihkan diri meletakkan bayi itu di atas beranda muka,
sambil membaca lafad: La> Ilaha Illa Anta, ya hayyu ya gayyu>m.

Namun sang Kyai tidak mengizinkan bayi itu ditaruh di bawah lindungan atap
rumahnya dan harus diambil kembali dan dibawa ketengah halaman yang dalam
keadaan hujan lebat itu. Nyai Hasyim tidak membantah sedikitpun, seolah-olah ada
kekuatan gaib yang menggerakkan dia berdiri dan pergi mengambil anak bayinya
di atas lantai dengan hati yang tetap penuh keikhlasan dan tawakal. Bayi diletakan
kembali dalam pangkuannya, dan dilindunginya dari air hujan yang cukup lebat.
Akhirnya Mbah Kholil meminta Ny. Nafigoh untuk meninggalkan tempat, dan
tidak ada pilihan lain akhirnya pulang ke Jombang dengan seribu tanda tanya yang
tak terjawab ketika itu. Rupanya kejadian di luar kebiasaan itu menjadi salah satu
pertanda bahwa Abdul Wahid kelak akan menjadi orang yang tergolong luar biasa.
Ternyata hal itu terbukti di kelak kemudian hari. Ada juga yang mengkaitkan bahwa
kejadian tersebut dengan kematian Wahid Hasyim, ketika kecelakaan di Cimabhi,
Jawa Barat pada tahun 1953.

218



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

Dilihat dari garis keturunan Wahid Hasyim, baik dari garis Ayah, Hadratus
Syaikh Hasyim Asy’ari maupun ibu, Nyai Nafiqoh, sama-sama keturunan
Lembupeteng (Brawaijaya ke VI1). Dari pihak ayah melalui Djoko Tingkir dan garis
ibu melalui Kyai Ageng Tarub.™®

Wabhid kecil dalam usia lima tahun sudah belajar membaca al-Qur’an. Untuk
pengetahuan agama, Wabhid belajar di pesantren Tebuireng pada pagi hari. Karena
cepatnya ia menyerap ilmu yang diajarkan, pada usia tujuh tahun ia sudah mulai
belajar “kitab”. Di antaranya kitab Fathul Qari>b, Minha>jul Qawi>m, dan kitab
Mutammimah®* pada ayahnya juga. Pada tahun 1926, ketika berusia dua belas
tahun, Wahid Hasyim telah menamatkan studinya di Madrasah Salafiah Tebuireng.
Pada saat itu pula ia mulai mengajarkan adiknya (A. Karim Hasyim) kitab ‘/zi di
malam hari. Pada saat itu, beliau telah mulai senang menekuni pelajaran bahasa
Arab dan tertarik membaca buku-buku secara luas.

Wahid Hasyim juga menyerap ilmu dari pesantren di luar Tebuireng, antara
lain, pernah belajar di Pondok pesantren Siwalan, Panji, Sidoarjo, juga Pesantren
Lirboyo, Kediri. Pesantren ini dibangun teman ayahnya, Kyai Abdul Karim. la
hanya tiga hari berada di pesantren ini. Dari Lirboyo, Wahid meneruskan
pengembaraan ke sejumlah pesantren yang ada di sekitar Jawa Timur. Selama dua
tahun ia berpindah-pindah pesantren, kemudian pulang ke Tebuireng.

Mondok perpindah-pindah merupakan tradisi nahdliyin. “para santri sering
berkeliaran untuk mencari barokah sang Kyai”. Dengan berpindah-pindah pondok
dan nyantri hanya dalam hitungan hari itu seolah-olah yang diperlukan Wahid
Hasyim adalah keberkahan dari sang guru, bukan ilmunya itu sendiri. Soal ilmu,
demikian mungkin dia berpikir, bisa dipelajari di mana saja dan dengan cara
bagaimana saja. Tapi soal memperoleh berkah dari kyai harus dilakukan dengan
sungguh-sungguh dan menetapkan di pesantren. Inilah yang agaknya menjadi
pertimbangan utama dari Wahid Hasyim ketika itu.'®

Ketika menginjak usia 17 tahun (1932-1933), beliau dikirim ayahnya belajar
selama 1 tahun di Makkah di samping untuk menunaikan ibadaah haji dengan
ditemani Moh. llyas, sepupunya yang telah banyak berjasa pada pembentukan
kecerdasan dan pribadi Wahid Hasyim. Luas cara berpikirnya dan tidak ta ‘ashub
dalam menghadapi suatu persoalan.

Setelah kurang lebih satu tahun di Makkah Wahid Hasyim kembali ke
Indonesia. Selain sebagai seorang ulama, beliau menjadi staf pengajar di Tebuireng.

13 Ruchman Basori, The Founding Father Pesantren Modern Indonesia Jejak Langkah KH.
A. Wahid Hasyim, h. 60.

14 Seri Buku Tempo, Wahid Hasyim untuk Republik dari Tebuirang, h. 11.

15 Qaifullah Ma’shum, Karisma Ulama. Kehidupan Ringkas 26 Tokoh NU (Bandung:
Yayasan Bina Buana, 1998), h. 302.

219



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

Beliau juga ditunjuk sebagai asisten ayahnya yang tugasnya, antara lain menjaga
kesinambungan proses belajar mengajar (PBM), menjawab surat-surat yang
berkaitan dengan figih yang ditujukan kepada ayahnya dan mendatangi pengajian
atau ceramah. Hal demikian yang sudah menjadi pola kederisasi di pesantren,
seorang Gus yang baru pulang dari Makkah statusnya bukan lagi menjadi santri
ayahnya, tetapi sudah menjadi staf pengajar dengan berbagai tugas yang
diembannya. Dengan demikian seorang Gus harus selalu siap menggantikan posisi
ayahnya sebagai pemimpin pesantren.

Wahid Hasyim mengakhiri masa lajangnya pada usia 25 tahun dengan
menikahi Solehah binti K.H Bisyri Syansuri pendiri dan pemimpin pesantren
Denayar Jombang serta salah seorang pendiri Nahdlatul Ulama dan pernah juga
menjadi Rais ‘Aam PBNU. Dari buah perkawinannya melahirkan putra-putri enam
orang yaitu Abdurrahman ad-Dachil (sekarang lebih dikenal dengan Abdurrahman
Wahid atau Gus Dus), Aisyah, Salahuddin al-Ayyubi, Umar, Chadijah dan Hasyim.

Sayang sekali, Wahid Hasyim tidak sempat mendidik anak-anaknya lebih
lama karena ia meninggal dunia dalam usia relativ muda, yaitu 39 tahun. Tepatnya
beliau wafat dalam suatu kecelekaan mobil antara Cimahi dan Bandung pada
tanggal 19 April 1953, dalam rangka menghadiri rapat NU di Sumedang dan
dimakamkan di Samping makan ayahnya Jombang.

Bisa dibilang bahwa dari latar belakang keluarga, Wahid Hasyim adalah
keturunan ulama yang sangat berpengaruh bagi dinamika perkembangan dan
pertumbuhan Islam, Khususnya di pulau Jawa. Berkat kecerdasan, keuletan dan
semangat yang tinggi, Wahid Hasyim menguasai ilmu pengetahuan tidak hanya
ilmu pengetahuan agama tetapi juga sekuler, termasuk juga bahasa Belanda, Jepang
dan Inggris.

Selagi nyantri Wahid Hasyim dikenal sebagai santri yaang amat cerdas, dan
mempunyai daya hafal yang kuat. Mengenai hal ini Saifuddin Zuhri menuturkan:
Aku mendengar bahwa K.H A. Wahid Hasyim dan Muhammad Ilyas ketika masih
sama-sama jadi santri di Tebuireng dahulu, bukan hanya hafal seluruh bait-bait
Alfiyah yang 1000 bait dengan arti dan maknanya, tetapi juga mahir menghafal dari
belakang ke muka. Padahal dari muka ke belakang saja bukan main sulitnya.®

Bukti kecerdasan dan kecemerlangan pikiran Wahid Hasyim adalah
sebagaimana dikisahkan oleh Ahmad Syahri sebagai berikut: “Kyai Wahid mudah
menghafal nama tamu-tamunya, apalagi para pemimpin NU di daerah, lazim pada
waktu itu disebut konsul sebelum ada sebutan pengurus wilayah dan cabang.

16 Saifudin Zuhri, Guruku Orang-orang dari Pesantren (Yogyakarta: LKiS, 2001), h. 89.

220



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

Kecerdasannya juga terlihat dari cara Wahid Hasyim belajar bahasa sehingga bisa
menanggapi dengan baik”.

Selain itu, Wahid Hasyim adalah tokoh yang sering bersilaturrahmi. Menurut
Syahri kebiasaan ini dilakukan setelah jam makan siang. “Beliau menyelesaikan
tugasnya sebagai Menteri Agama waktu itu belum terlalu sibuk sebagaimana
Menteri Agama sekarang kemudian ke kantor PBNU melaksanakan tugas sebagai
ketua umum PBNU”. Kunjungan silaturrahmi kerap dilakukan kepada Muh Roem,
Mohamad Natsir, Prawoto Mangkusasmito, Ir. Sukiman Wirjosandjojo dan yang
lain-lain. Kunjungan juga dilakukan kepada tokoh-tokoh PNI (Partai Nasional
Indonesia) seperti Moh Wilopo, Satono dan 1.J. Kasimo seperti disebutkan di atas.
Juga dilakukan dengan para Ulama Kyai lokal di setiap hari Jum’at sambil
melaksanakan Shalat jum’at di wilayah Jakarta secara bergiliran.

Mengenai hal ini dituturkan oleh Baidowi Adnan dalam NU Online, sebutan
media yang dikelola oleh PBNU di Jakarta: “kelebihan K.H Abdul Wahid Hasyim
adalah gemar dan kerap bersilaturranmi dengan berbagai kalangan, tidak terbatas
kepada tokoh-tokoh NU dan Masyumi tetapi juga dengan para tokoh di luarnya.
Misalnya dengan 1.J Kasimo, ketua partai Katolik waktu itu. Hal ini menunjukan
bahwa dia seorang tokoh yang toleran kepada agama dan idiologi yang berbeda.’

Oleh karena itu tidak heran jika pengetahuan, wawasan dan pengalamannya
tak terbatas agama, golongan, yang menjadikan dia sebagai pemikir yang inklusif,
egaliter diterima oleh semua pihak. Kejernihan pikirannya termanifestasi dalam
kepemimpinannya baik di NU maupun ketika menjadi Menteri Agama.*®

Sebelum menjabat sebagai Menteri Agama, karir Wahid Hasyim di
pemerintahan diawali sebagai Menteri Negara (2 September 1945 - 14 November
1945). Pada kabinet Syahrir | dibentuklah Departemen Urusan Agama yang berada
di bawah kementerian Negara. Secara resmi Kementerian Agama baru dibentuk
pada kabinet Syahrir Il (12 Maret 1946 - 2 Oktober 1946) dengan Menterinya H.
Rasyidi. Namun secara resmi kelahiran Departemen Agama tertanggal 3 januari
1946.

Meski kementerian Agama telah didirikan sejak 3 Januari 1946, dapat
dikatakan bahwa Kiayi Wahid Hasyim lah yang meletakkan fondasi kuat
kementerian Agama ini hingga mampu berkembang seperti sekarang ini. Hal ini
dikarenakan sampai terbentuknya Republik Indonesia Serikat (RIS) pada Desember
1949, kementerian ini lebih banyak mengurusi hal-hal yang berkaitan dengan Islam

17 Baidowi Adnan, Kyai Haji Achmad Syahri, 40 Tahun Menjadi “Pemuda Roda” PBNU
(Jakarta: NU Online PBNU, 2003), h. 3

18 Arief Mudatsir Mandan (Ed), Napak Tilas Idham Chalid Tanggung Jawab Politik NU
dalam Sejarah (Jakarta: Pustaka Indonesia Satu, 2008), h. 227.

221



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

secara langsung, seperti masalah nikah, talak, rujuk dan wafat. Hal ini menjadikan
posisi kementerian ini waktu itu di anggap kelas dua, dibandingkan dengan
kementerian lainnya. Selain itu, mengigat kondisi politik dalam negeri belum stabil,
karena Belanda belum mengakui kemerdekaan RI, kementerian ini juga belum
mampu mengembangkan program-programnya.

Wahid Hasyim berhasil menjalankan semua kebijakan sebagai Menteri
Agama karena dua hal: pertama, adanya stabilitas negara. Pada tahun 1948 Belanda
mengakui kemerdekaan, sehingga pemerintah Indonesia lebih berkonsentrasi pada
penataan pemerintah dan program-programnya; Kedua, Wahid Hasyim menduduki
jabatan itu dalam waktu yang relatif lama. Waktu itu suatu kabinet selalu silih
berganti dalam waktu yang pendek.

3. Karya Tulis K.H. Abdul Wahid Hasyim

Beberapa karya tulis K.H. Abdul Wahid Hasyim yang tersebar dalam bentuk
artikel, kata sambutan, pidato di berbagai mass media. Ide, gagasan dan
pemikirannya sering dimuat di berbagai majalah dan Koran, dan belum sempat
dibukukan.!® Dari beberapa kumpulan tulisannya dapat diklasifikasikan menjadi 9
masalah pokok yaitu: pertama, Agama. Kedua, Politik. Ketiga, Pergerakan
Nasional. Keempat, Perjuangan Umat Islam. Kelima, Pendidikan dan Pengajaran.
Keenam, Mistik dan Kabinet. Ketujuh, Kementerian Agama. Kedelapan,
Penyelenggaraan Haji. Kesembilan, Revolusi.

Hal ini mencerminkan bahwa Kiayi Abdul Wahid Hasyim tidak sekedar
leader dan organisator yang aktif di pergerakan sosial, tetapi seorang thinker yang
sangat brilian diperhitungkan oleh pemikir-pemikir waktu itu.?°

Meskipun karya tulisnya tidak berbentuk sebuah buku, Kiayi Wahid Hasyim
dikenal sebagai seorang yang produktif menulis berbagai pandangannya tentang
agama, masyarakat dan berbagai persoalan kebangsaan, terutama pada masa
pergerakan nasional dan awal Indonesia merdeka. Hal itu menunjukan keluasan
ilmu pengetahuannya sebagaimana dikatakan oleh Saifuddin Zuhri:?

“Tulisan-tulisannya itu melukiskan betapa jauh pandangannya ke depan serta
betapa luas pengetahuannya. Ditulis dengan gaya populer, ilmiah dan dalam

19 Pengakuan Abuebakar Atjek sebagai ketua pelaksana penulisan buku otobiografi Kiayi
Abdul Wahid Hasyim, dalam rangka memperingati empat tahun wafatnya Kiayi Wahid Hasyim.
Idenya muncul waktu Menteri Agama Masjkur menggelar upacara peringatan setahun wafatnya
Kiayi Wahid Hasyim. Sehingga karya Abuebakar Atjeh ini, dipandang sebagai buku terlengkap
dalam mengupas sepak terjang Kiayi Wahid Hasyim. Tempo, Wahid Hasyim untuk Republik dari
Tebuirang, h. 123.

20 Saiful Umam, KH. Wahid Hasyim, Konsolidasi dan Pembelaan Eksistensi, Menteri-
menteri Agama RI, Biografi Sosial-Politik (Jakarta: INIS, PPIM, Litbang RI, 1998), h. 84.

2Saifudin Zuhri, Guruku Orang-orang dari Pesantren, lbid.

222



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

susunan gaya bahasa yang bagus sekali. Dibentangkan misalnya tentang
bagaimana kedudukan kita di tengah-tengan kancah perjuangan, kemana
jalan yang hendak kita tuju, manfaat apa yang bakal kita capai, tetapi juga
resiko apa yang akan kita hadapi. Uraian jelas, tajam dan sangat (populis)
mengesankan”.

Selain itu, di sela-sela kesibukannya sebagai Menteri Agama, pengurus
PBNU serta sekibukan yang lain, beliau masih sempat menulis tentang berbagai
pemikiran yang sangat berguna bagi bangsa ini. Sehingga tepat sekali jika Ahmad
Syahri menyebut beliau sebagai sosok Ulama intelek dan seorang pemikir sekaligus
pelaksana kata Salahudin Wahid.?

B. HASIL DAN PEMBAHASAN

Sebagaimana telah dijelaskan di atas bahwa “aroma” pembaharuan yang
bergema di kawasan Timur Tengah dengan tokohnya Muhammad Abduh dan
Muhammad Rasyid Ridha, telah “berhembus” hingga ke bumi Nusantara, termasuk
dalam dunia pendidikan. Kiayi Wahid Hasyim merupakan salah satu tokoh lokal
yang membawa ide pembaharuan dalam sistem pendidikan Islam, dalam hal ini
pesantren dan madrasah.?®

Ide dan gagasan yang dilontarkan oleh Kiayi Wahid Hasyim tidak jarang
menuai Kkritik bahkan penolakan dari beberapa pihak yang menganggap bahwa
gagasannya tidak sesuai atau bahkan dianggap berbahaya. Hal ini disebabkan
karena apa yang beliau sampaikan kadang dinilai miring dan di luar kelaziman yang
ada pada saat itu.

Tanggapan yang beragam, yang pada mulanya bernada sinis dan meragukan,
dari sebagian besar kelompok masyarakat, pernah juga dialami ayah beliau,
Hadratussyaikh K.H. Hasyim Asy’ari.?* Sebagaimana dicatat oleh Abdurrahman

22 Senada dengan apa yang dikatakan Salahuddin Wahid (Gus Solah) ketika menilai
kepribadian sang kakek Hadratus Syaikh Hasyim Asy’ari, yang menyatakan bahwa, “Mbah Hasyim
Asy’ari tidak hanya pandai menulis atau berbicara tentang sejumlah prinsip utama, tetapi juga pandai
menjalankan apa yang dikatakan”. Nampaknya bapak dengan putranya banyak memiliki
kepribadian dan kemampuan yang sama dalam prinsip hidupnya. Lihat, Salahuddin Wahid,
Hadratussyaikh Komitmen Keumatan dan Kebangsaan. Dalam Zuhairi Misrawi, Hadratussyaikh
Hasyim Asy’ari, Moderasi, Keumatan dan Kebangsaan (Jakarta: Kompas, 2010). h. xxii.
Bandingkan dengan Munawir Sjadzali, Islam Realitas Baru dan Orientasi Masa Depan Bangsa
(Jakarta: Ul Press, 1993), h. 8.

23 Penulis berasumsi bahwa keprihatinan Kiayi Abdul Wahid Hasyim terhadap pendidikan
Indonesia terkhusus dilingkungan Pendidikan Pesantren dan Madrasah yang nota bene dimiliki
masyarakat Nahdlatul Ulama, Kiayi Wahid Hasyim pernah menyatakan bahwa, “mencari seorang
akademisi di dalam NU adalah ibarat mencari tukang es pada jam satu malam”. Lihat, Mastuki HS.,
Kebangkitan Santri Cendekia, Jejak Historis, Basis Sosial dan Persebarannya (Jakarta: Pustaka
Compas, 2016), h.193.

24 Menurut Abdurrahman Wahid, KH. Hasyim Asy’ari termasuk satu dari beberapa “Ulama
Jawi” yang memiliki nama besar yang telah mewarisi “tradisi Kurdi” dan sekaligus menyerap tradisi

223



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

Mas’ud, bahwa sepulang dari Makkah untuk menunaikan ibadah haji dan menuntut
ilmu, Kiyai Hasyim Asy’ari memutuskan untuk mendirikan pesantren di sebuah
desa terpencil dan jauh dari hiruk pikuk keramaian Tebuireng. Oleh sebagian besar
kalangan, terutama para kyai pengasuh pesantren, gagasan tersebut ditertawakan
karena dinilai konyol. Kritik mereka semakin tajam ketika mengetahui bahwa
daerah itu tidak aman, karena banyak penduduknya yang tidak agamis, mempunyai
kebiasaan sebagai perampok, pemabuk penjudi serta suka mendatangi tempat-
tempat prostitusi. Namun waktu membuktikan bahwa keputusan Kiayi Hasyim
Asy’ari tidak salah karena hingga saat ini justru Tebuireng menjadi salah satu
pesantren yang cukup disegani di bumi nusantara ini.?

Model pembaharuan pendidikan Islam (pesantren dan madrasah) yang
disuarakan oleh Kiayi Wahid Hasyim menyasar pada empat bentuk, yaitu: pertama,
pembaharuan pada aspek institusi pendidikan, kedua, pembaharuan pada aspek isi
kurikulum, ketiga, pembaharuan pada aspek metode pembelajaran, dan keempat,
pembaharuan pada aspek fungsi lembaga pendidikan itu sendiri. Berikut ini akan
dijelaskan beberapa aspek di atas:

a. Pembaharuan Kelembagaan (Institusi)

Model pembaharuan kelembagaan (Institusi), maksudnya yaitu
pembaharuan atau perubahan lembaga yang sudah ada maupun mendirikan
lembaga pendidikan Islam yang baru. Dalam konteks ini, Kiayi Wahid
Hasyim mentranformasi lembaga yang sudah ada yaitu pesantren Tebuireng
kemudian dimodifikasi dengan mendirikan Madrasah Nizamiyah yang
dilengkapi dengan perpustakaan sebagai tempat belajar santri di luar
Pesantren dan Madrasah.?®

Azyumardi Azra menyatakankan bahwa dari segi proses pembaharuan
pendidikan Islam ada dua model: Pertama, pembaharuan pendidikan dengan
mengadopsi sistem secara menyeluruh dari sistem modern. Kedua,
kelembagaan sendiri. Dalam hal ini model yang dilakukan Kiayi Wahid
Hasyim adalah dengan menggunakan model kedua, di mana pesantren
Tebuireng menjadi obyek dan lahirnya modifikasi Madrasah Nizamiyah.

Timur Tengah. Abdurrahman Wahid, dalam Kata Pengatar, Martin VVan Bruinessen, Kitab Kuning
Pesantren dan Tarekat, Tradisi-tradisi Islam di Indonesia (Bandung: Mizan, 1999), h. 13.

25 Abdurrahman Mas‘ud, Intelektual Pesantren (Yogyakarta: LKiS, 2004), h. 202.

% Pperpustakaan zaman Islam Klasik dengan segala jenisnya, dikenal dengan beberapa
nama, yaitu Da>r (rumah), bayt (rumah), dan khiza>nah (gudang) yang digabungkan dengan kata
al-llm (pengetahuan), al-Hikmah (kebijaksanaan), dan al-Kutub (buku). Perpustakaan berfungsi
sebagai ruang baca, pusat aktivitas akademis, dan ruang diskusi. Di perpustakaan para santri/siswa
mendapatkan keuntungan yang besar ketika belajar di perpustakaan, karena mereka dapat
mengakses buku-buku dari berbagai cabang pengetahuan. George A. Makdisi, Cita Humanisme
Islam Panorama Kebangkitan Intelektual dan Budaya Islam dan Pengaruhnya terhadap Renaisans
Barat, h. 94. Bandingkan dengan, Antony Black, Pemikiran Politik Islam dari Masa Nabi Hingga
Masa Kini (Jakarta: Serambi, 2006), h. 66.

224



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

Model pembaharuan yang dilakukan Kiayi Wahid Hasyim ini
merupakan nama intitusi pendidikan yang dibangun oleh pemimpin Saljuk,
Nizam al-Mulk pada tahun 1064/1092 sebagai inspirasinya.?’ Kiayi Wahid
Hasyim memandang bahwa terbatasnya mata pelajaran yang diberikan di
pesantren, membuat santri sulit bersaing dengan temannya yang belajar
dengan menggunakan sistem pendidikan Barat. Kelemahan santri,
menurutnya, adalah kurangnya penguasaan terhadap ilmu-ilmu Barat
(sekuler), Bahasa Asing dan keterampilan.?® Dengan dibekali beberapa
keterampilan. Dengan demikian diharapkan para santri mampu bersaing
untuk memperebutkan posisi dan peran penting di masyarakat sebagaimana
lulusan lembaga pendidikan umum.

Untuk menentukan tipe sekolah apa yang dijadikan model bagi
Madrasah Nizamiyah, Abu Bakar Atjeh menginformasikan bahwa model
yang dikembangkan adalah kreasi Kiayi Wahid Hasyim sendiri. Hal ini
dikarenakan tidak ada kemiripan tipe Madrasah yang dibangun di Indonesia,
sebelum berdirinya Madrasah Nizamiyah.

Meskipun menggunakan nama Nizamiyah sebagaimana model institusi
yang pernah didirikan oleh pemimpin Saljuk, Nizam al-Mulk (485/1092),
yaitu Madrasah Nizamiyah di Baghdad. Namun, asumsi penulis, hanya
sebatas simbol atau pada namanya saja, karena dalam kenyataanya keduanya
mempunyai perbedaan yang cukup signifikan. Madrasah Nizamiyah di
Baghdad hanya mengajarkan ilmu agama saja, sedangkan Madrasah
Nizamiyah yang digagas Kiayi Wahid Hayim secara substantif adalah
memadukan antara belajar agama dan belajar umum dan juga keterampilan,
bahkan juga disediakan berbagai fasilitas pendidikan, termaksuk di antaranya
perpustakaan.

Dari uraian di atas, dapat dikatakankan bahwa, model pembaharuan
pesantren dan madrasah yang digagas Kiayi Abdul Wahid Hasyim adalah
dengan cara pembaharuan aspek kelembagaan, isi, metodologi dan fungsi
lembaga pesantren dan madrasah. Sedangkan model yang diambil adalah
mengembangkan sistem dan lembaga yang dimilikinya, bukan dengan cara
mengadopsi sitem pendidikan Barat secara keseluruhan.

b. Konten Kurikulum

27 pendidikan formal Islam baru muncul pada masa lebih belakangan, yakni dengan
kebangkitan madrasah. Secara tradisional sejarawan pendidikan Islam, seperti Munir ud-Din
Ahmed, George Makdisi, Ahmad Syalabi dan Michael Stanton menganggap, bahwa madrasah
pertama didirikan oleh Wazir Nizham al-Mulk, madrasah ini kemudian terkenal sebagai Madrasah
Nizham al-Mulk. Lihat. Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju
Milenium Baru (Jakarta: Kalimah, 2001), h. viii.

28 Abu Bakar Atjeh, Sejarah Hidup KH. Wahid Hasyim dan Karang Tersiar (Jakarta:
Panitia Buku Peringatan alm. KH. A. Wahid Hasyim, 1957), h. 151.

225



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

Pembahasan tentang kurikulum bisa kita temukan dari beberapa
sumber, bahwa kurikulum dapat dimaknai dalam tiga konteks, pertama,
kurikulum sebagai sejumlah mata pelajaran, kedua, kurikulum sebagai
pengalaman belajar, ketiga, kurikulum sebagai perencanaan program
belajar.?®

Dalam kontek kurikulum pesantren di sini dimaknai sebagai
seperangkat rencana dan pengaturan komponen-komponen pendidikan dan
pengajaran yang sistematis, yang meliputi baik pada level tujuan, isi,
organisasi maupun pada level strategis, yang digunakan sebagai pedoman
penyelenggaraan Kegiatan Belajar Mengajar (PBM) pada lembaga yang
bersangkutan, untuk mencapai tujuan pendidikan tertentu. Komponen-
komponen tersebut saling mendukung dan membentuk satu kesatuan yang tak
terpisahkan.® Steenbrink mengklasifikasikan tiga kelompok mata pelajaran
di pesantren: Pertama, bidang teknis, yaitu figh, ilmu tafsir, mawaris, ilmu
falaq dan sebagainya. Kedua, bidang hafalan, yaitu pelajaran al-Qur’an, ilmu
Bahasa Arab dan. Ketiga, ilmu yang bersifat membina emosi keagamaan
seperti aqgidah, tasawuf dan akhlag.

Di tingkat awal, santri biasanya menggeluti bidang hafalan. Membaca
al-Qur’an adalah materi pertama di pesantren,® meskipun tidak sampai pada
tahap pendalaman dan pemahaman. Dalam tahap ini biasanya santri baru
diajarkan oleh santri senior yang menjadi badal (wakil) pengasuh pesantren.
Apabila ia telah dianggap mampu dalam level ini, maka ia diizinkan
mengikuti pengajian ilmu Bahasa Arab; nahwu (sintaksis) dan sharaf
(morfologi). llmu bahasa dipelajari di masa awal dimaksudkan sebagai
pengetahuan dan kemampuan dasar bagi santri untuk dapat dipergunakan
pada tahap pelajaran tingkat lanjut. Diversifikasi bidang garap ilmu pesantren
yang beragam menunjukkan ketidaksamaan panjangnya waktu yang

29 Wina Sanjaya, Pembelajaran dalam Implementasi Kurikulum Berbasis Kompetensi
(Jakarta: Kencana, 2005), h. 2-3.

%0 pasal 1 Undang-undang Sistem Pendidikan Nasional NO. 20 Tahun 2003. Lihat juga,
Galen Saylor J., Alexander, William M, and Lewis Arthur J., Curriculum Planning for Better
Teaching and Learning (Holt-Rinehart and Winston, 1981), h. 2. Bandingkan dengan Abdullah
Syukri Zarkasyi, Manajemen Pesantren Pengalaman Pondok Modern Gontor (Ponorogo: Trimurti
Press, 2005), h. 144.

31 Ada dua bentuk hafalan, yaitu hafalan yang terbatas hanya dengan cara memindahkan
bahwa bacaan ke dalam ingatan, sebagaimana yang umumnya dilakukan oleh para ahli hadis dan
ahli leksikografi. Sedangkan hafalan bentuk kedua biasanya dilakukan oleh para sastrawan dan
kaum skolastik yang menghendaki pemahaman yang lebih baik terhadap suatu bahan. Untuk lebih
jelasnya tentang peran metode hafalan dalam transformasi pengetahuan. Lihat, Goerge A. Makdisi,
Cita Humanisme Islam, Panorama Kebangkitan Intelektual dan Budaya Islam dan Pengaruhnya
terhadap Renaissans Barat (Jakarta: Serambi, 2005), h. 315-325.

226



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

dimintakan bagi pengajian ilmu-ilmu ini.*?> Pada pesantren kecil yang lebih
menekankan pembinaan mental sosial, umpamanya, pelajaran nahwu tidak
dimaksudkan mencapai tingkat mahir dan mendalam. Kitab sumbernya
paling-paling kitab tipis, seperti: al-Jurumiyyah, al-Mutamimmah. Sementara
kitab selanjutan, seperti Nazam al-Imriti, Milhat al-/ 7ab atau sampai alfiyah
dan syarah Ibnu ‘Aqil hanya diajarkan di pesantren yang lebih besar dan
biasanya yang mengambil spesialis disiplin ilmu alat.®®

Melihat kurikulum yang demikian, di mana pesantren dan madrasah
yang hanya belajar ilmu-ilmu keagamaan,® Kiayi Wahid Hasyim, meskipun
tidak pernah mengenyam pendidikan Barat modern, memperkenalkan ilmu-
ilmu umum (sekuler) hal ini disebabkan atas dasar asumsi beliau bahwa
dalam beberapa hal, pesantren tidak sesuai lagi dengan perkembangan dan
tuntunan zaman sehingga sangat membutuhkan pembaharuan.®

Untuk merealisasikan gagasan beliau itulah maka Madrasah Nizamiyah
didirikan dengan memasukan pembelajaran umum selain materi agama
sebagaimana madrasah pada umumnya saat itu. Pelajaran umum yang
diajarkan di Madrasah Nizamiyah adalah aritmatika, sejarah, geografi dan
ilmu pengetahuan alam, kemudian santri diberi tambahan pelajaran bahasa,
yakni Indonesia, Inggris dan Belanda. Keterampilan mengetik juga diberikan
untuk meningkatkan kualitas keterampilan santri.*® Materi-materi tersebut
merupakan titik lemah alumni madrasah sehingga menyebabkan mareka
bersaing dengan alumni pendidikan Barat.

Sebagaimana implementasinya, para santri (dan atau siswa madrasah)
tidak hanya dibekali ilmu-ilmu agama sebagai bekal di akhirat kelak, namun
juga dibekali “alat” untuk hidup di dunia berupa materi kurikulum yang
komprehensif yang berfungsi memberdayakan kemampuan head (pikiran),
heath (perasaan) dan hand (keterampilan). Dalam istilah sekarang dibekali
dengan kecerdasan emosional dan kecerdasan kinestetikal (keterampilan).

32 Abdurrahman Wahid, Pesantren Sebagai Sub Kultur. Dalam M. Dawam Rahardjo (Ed):
Pesantren dan Pembaharuan (Jakarta: LP3ES, 1983), h. 40-43. Lihat juga, Qowaid, Diversifikasi
Pendidikan Islam (Jakarta: Pesagimandiri Perkasa, 2019), h. 2.

3 Ahmad Ismail Outhman, Dari Mengaji ke Mengkaji, dalam Abdul Khaliq (Ed), Dinamika
Pesantren dan Madrasah (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002), h. 72-83.

3 pada hakikatnya pendidikan keagamaan Islam merupakan pendidikan yang
mempersiapkan peserta didik/santri untuk dapat menjalankan peranan yang menuntut kepada tingkat
penguasaan pengetahuan yang berkaitan dengan ajaran agama Islam dan/atau menjadi ahli ilmu
agama Islam dan mengamalkan ajaran-ajaran agama Islam dalam kehidupan sehari-hari. Lihat, Abd
Muin M, Praktek Pendidikan Keagamaan di Indonesia, (Ed). Deden Saeful Ridhwan (Jakarta:
Pesagimandiri Perkasa, 2019), h. 9. Lihat juga, Peraturan Menteri Agama RI No. 13 Tahun 2014.
Tentang Pendidikan Keagamaan Islam, Pasal 2.

% Badri Yatim dkk, Sejarah Perkembangan Madrasah (Jakarta: DEPAG RI, 2002), h. 72-
83

36 Zamakhsyari Dhofier, Tradisi Pesanten Studi tentang Pandangan Hidup Kyai, h. 115

227



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

Sulthon Mashud, menyebutkan beberapa langkah yang harus dilakukan
dalam hal ini, antara lain;*’

1) Melakukan kajian kebutuhan (need assessment) untuk mengetahui
faktor penentu kurikulum serta latar belakang.

2) Menentukan mata pelajaran yang akan diajarkan.

3) Merumuskan tujuan pembelajaran.

4) Menentukan hasil belajar yang diharapkan dari santri.

5) Merumuskan topik dan tema setiap mata pelajaran.

6) Menentukan syarat-syarat yang harus dipenuhi peserta didik (sanrti).

7) Menentukan strategi mengajar yang serasi, efisien dan efektif serta
menyediakan alat peraga dan sumber belajar.

8) Menentukan alat evaluasi hasil belajar dan skala penilaiannya.

9) Membuat rancangan rencana penilaian kurikulum secara menyeluruh
dan strategi perbaikannya.

Tanpaknya, langkah-langkah yang harus ditempuh memang demikian
komplek, akan tetapi memang demikianlah yang harus dilalui jika
menginginkan tujuna pembelajaran (dalam skala mikro) dan tujuan
pendidikan (dalam skala yang lebih luas) akan tercapai. Namun demikian,
dalam pelaksanaannya juga mempertimbangkan kondisi dan situasi yang ada
pada masing-masing pesantren atau madrasah yang bersangkutan.

c. Metode Pembelajaran

Sebagaimana diungkapkan oleh banyak tokoh bahwa metode
pembelajaran di pesantren (terutama pesantren salaf) menggunakan sistem
sorogan dan bandongan.®®

Metode semacam itulah yang ingin diperbaharui oleh Kiayi Wahid
Hasyim, metode pengajaran yang selama ini diterapkan dianggap kurang
relevan. Metode bandongan dipandang sangat tidak efektif untuk
mengembangkan inisiatif santri. Santri datang hanya mendengarkan, menulis,
dan menghafal pelajaran yang diberikan, tanpa ada kesempatan mengajukan
pertanyaan atau bahkan mendiskusikan pelajaran, Kiayi Wahid Hasyim
secara jelas meyebutkan bahwa metode bandongan membuat santri pasip.3®
la mengajukan beberapa usulan pembaharuan, di antaranya metode yang
digunakan dalam proses belajar mengajar (PBM), tujuan atau harapan santri
belajar di pesantren dan pengalaman mata pelajaran Barat.

87 Sulthon Masyhud dkk, Manajemen Pondok Pesantren (Jakarta: Diva Pustaka 2005), h.
79-80

% A. Helmy Faisal Zaini, Pesantren Akar Pendidikan Islam Nusantara (Jakarta:
Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan Masyarakat (P3M), 2015), h. 45.

39 Ahmad Zaini, Kiayi Haji Abdul Wahid Hasyim Beberapa Pemikiran Pembaruan, dalam.
Tempo, Wahid Hasyim untuk Republik dari Tebuireng (Jakarta: Kompas, 2011), h. 127.

228



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

Kiayi Wahid Hasyim ingin menciptakan suatu kondisi belajar yang
memberikan ruang dan kesempatan kepada santri untuk mengungkapkan
pikiran, gagasan, pendapat bahwa kritikannya terhadap suatu materi
pembelajaran yang mereka peroleh dari sang guru.

Di sini nampak kekritisan santri mendapatkan apresiasi dari Kiayi
Wahid Hasyim. Menurut Ahmad Ismail, pengetahuan kritisme berfikir dan
logika baru diperoleh santri di tahun kelima belajar di pesantren, ketika
mereka diajarkan ilmu mantig. Tragisnya, kesempatan itu kurang
dimanfaatkan untuk menghasilkan suatu pengetahuan dan terutama kesadaran
optimal bagi pentingnya berfikir kritis. Banyak yang melatarbelakanginya,
beberapa diantaranya adalah keterbatasan kemampuan dan wawasan
filosofis, minimnya kitab rujukan yang tersedia, konsentrasi yang masih
terpecah oleh bahasa pengantar buku yang dipelajarinya (biasanya bahasa
Arab) dan lain-lain, sehingga pengupasan masalah bahasa sebagai media
penyampai pesan bermasalah menyita waktu yang disediakan.

Selain itu semua, pengajian-pengajian yang diselenggarakan memang
kurang memberikan porsi yang banyak bagi pembiasaan berfikir Kkritis.
Hafalan dan menelaah teori-teori, gaul-gaul, dan produk hukum yang sudah
matang merupakan menu harian, sehingga terpantul bahkan ditinggkatkan
sanrti senior yang menyelenggarakan diskusi panel, bahtsul masail tingkat
menengah (wustha) pun masih lebih suka mencari dan kemudian mengamini
pendapat dan gaul para ulama salaf mengenai itu dan mencari apa yang
membuat mereka berpendapat seperti itu.

Demikianlah, kondisi pesantren pada umumnya, sehingga Kiayi Wahid
Hasyim tidak begitu senang dengan budaya tersebut. Kiayi Wahid Hasyim
mengharapkan terjadi suatu proses belajar mengajar yang dialogis, di mana
posisi guru bukan lagi sebagai satu-satunya sumber belajar, pendapat guru
bukanlah kebenaran mutlak sehingga dapat dipertanyakan bahkan ditambah
oleh santri. Selain itu, proses belajar mengajar berorientasi pada murid
sehingga potensi yang dimilikinya akan terwujud dan ia akan menjadi dirinya
sendiri. Sehingga santri bukan hanya menjadi objek pendidikan, namun juga
sekaligus subyek pendidikan itu sendiri. Sementara guru hanya
memposisikan dirinya sebagai motivator, mediator serta fasilitator dalam
proses pembelajaran.

d. Fungsi Lembaga Pendidikan

Shipman dalam bukunya “Education and Modernization’ sebagaimana
dikutip Azra, mengungkapkan bahwa fungsi pokok pendidikan dalam
masyarakat modern terdiri dari tiga bagian, pertama, sebagai lembaga
sosialisasi. Pendidikan adalah wahana bagi integrasi peserta didik ke dalam
nilai-nilai kelompok atau nasional yang dominan. kedua, lembaga

229



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

penyekolahan (schooling), mempesiapkan peserta didik untuk menduduki
posisi sosial-ekonomi tertentu dan, oleh karena itu, penyekolahan harus
membekali peserta didik dengan kualifikasi-kualifikasi pekerjaan dan profesi
yang akan membuat mereka mampu memainkan peran dalam masyarakat.
Sedangkan dalam fungsi ketiga, pendidikan (education) untuk menciptakan
kelompok elit yang pada gilirannya akan memberikan sumbangan besar bagi
kelanjutan program modernisasi.*°

Berangkat dari kerangka teoritis di atas Kiayi Wahid Hasyim
melakukan beberapa langkah dalam kaitannya dengan fungsi lembaga.
Sejumlah gagasan tentang pendidikan agama yang selama ini tertahan dalam
benaknya lantas mengalir deras, saat menjadi Menteri Agama. Kiayi Wahid
Hasyim mengeluarkan peraturan pemerintah pada 20 Januari 1950 yang
mewajibkan pendidikan dan pengajaran agama di lingkungan sekolah umum
sebagai bagian dari kurikulum pendidikan nasional baik negeri maupun
swasta. Dalam pandangannya, sejak kolonialis Belanda yang mengarahkan
dan mengadopsi sistem Barat yang sekuler, banyak hal yang hilang dari
sistem pendidikan nasional, yakni nilai dan moral.

Selanjutnya Kiayi Wahid Hasyim mengatur ihwal pendirian sekolah
guru dan Hakim Agama di beberapa kota. Pendirian pendidikan guru agama
berangkat dari pemikirannya bahwa guru yang mengajar di madrasah hanya
lulusan ‘Hollandsche Inlandsche School’ atau pesantren, sehingga dinilai
masih kurang ilmunya untuk menjadi guru agama di setiap provinsi dan
kabupaten memiliki arti penting, “memberi epek samping” kualitas lulusan
madrasah menjadi lebih baik. Banyak santri yang akhirnya menjadi pegawai
kantor Urusan Agama, ketika Kiayi Wahid Hasyim menjabat sebagai menteri
Agama RI. Hal ini tidak lepas dari jerih payah Kiayi Wahid Hasyim ketika
merencanakan kurikulum pesantren dan madrasah yang mengajarkan
membaca dan menulis huruf latin, juga bahasa sebagai alat komunikasinya.

Berikutnya tentang fungsi lembaga pendidikan dalam hal ini perguruan
tinggi menurutnya bahwa pembentukan perguruan tinggi bertujuan untuk
mencapai kemajuan dengan penekanan pada pengembangan atmosfer berfikir
secara rasional.**

40 Azyumardi Azra, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium Baru
(Jakarta: Kalimah, 2001), h. 32. Lihat juga, Mahmud Arif, Pendidikan Islam Transformatif
(Jogjakarta: LKiS, 2008), h. 130.

41 Tempo, Wahid Hasyim untuk Republik dari Tebuireng (Jakarta: Kompas, 2011), h. 79.

230



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

C. KESIMPULAN

Kiayi Wahid Hasyim seorang reformis properubahan, ia mengajukan gagasan
perubahan sekaligus melakukan yang sama sekali asing bagi lingkungan pesantren.
Perubahan paling monumental di Pondok Pesantren Tebuireng, beberapa
pembaharuan dalam metode serta tujuan belajar di pesantren dan pendirian
madrasah. Kiayi Wahid Hasyim menjadikan sistem tutorial, sebagai pengganti
metode bandongan. Menurutnya metode bandongan sangat tidak efektif untuk
mengembangkan inisiatif para santri.

Sedikit sekali yang kemudian menyadari bahwa Kiayi Wahid Hasyim seorang
tradionalis yang berpikiran futuristik. la adalah sosok yang mewakili kalangan yang
jarang sekali tersentuh oleh para akademisi bahkan peneliti sekalipun, yang
kebanyakan para peneliti terutama peneliti Barat, cenderung jatuh hati pada
kelompok modernis yang dianggap dinamis, adaptif, pragmatis, dan sama sekali
tidak bermusuhan dengan yang berasal dari kawasan Barat.

REFERENSI

Adnan, Baidowi, Kyai Haji Achmad Syahri, 40 Tahun Menjadi “Pemuda Roda”
PBNU (Jakarta: NU Online PBNU, 2003)

Ali, Fachry dan Bakhtiar Effendy, Merambah Jalan Baru Islam, Rekonstruksi
Pemikiran Islam Indonesia Masa Orde Baru (Bandung: Mizan, 1990), h. 48.

Arif, Mahmud, Pendidikan Islam Transformatif (Jogjakarta: LKiS, 2008)

Azra, Azyumardi, Pendidikan Islam Tradisi dan Modernisasi Menuju Milenium
Baru (Jakarta: Kalimah, 2001)

Atjeh, Abu Bakar, Sejarah Hidup KH. Wahid Hasyim dan Karang Tersiar (Jakarta:
Panitia Buku Peringatan alm. KH. A. Wahid Hasyim, 1957)

Basori, Ruchman, The Founding Father Pesantren Modern Indonesia Jejak
Langkah KH. A. Wahid Hasyim (Jakarta: Incies, 2008)

Bruinessen, Martin Van, Kitab Kuning Pesantren dan Tarekat, Tradisi-tradisi
Islam di Indonesia (Bandung: Mizan, 1999)

Black, Antony, Pemikiran Politik Islam dari Masa Nabi Hingga Masa Kini
(Jakarta: Serambi, 2006)Daulay,

Dhofier, Zamakhsyari, Tradisi Pesantren. Studi Pandangan Hidup Kiayi dan
Visinya Mengenai Masa Depan Indonesia (Jakarta: LP3ES, 2011)

--------- , K.H. A Wahid Hasyim Rantai Penghubung Peradaban Pesantren dengan
Peradaban Indonesia Modern (Jakarta: Prisma No. 8, 1984)

Galen Saylor J., Alexander, William M, and Lewis Arthur J., Curriculum Planning
for Better Teaching and Learning (Holt-Rinehart and Winston, 1981)

231



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

Haidar Putra, Pendidikan Islam dalam Perspektif Filsafat, (Jakarta: Kharisma Putra
Utama, 2014)

Haroen, A. Musthofa, Meneguhkan Islam Nusantara, Biografi Pemikiran dan
Kiprah Kebangsaan Prof. Dr. KH. Said Aqil Siroj, MA. (Jakarta: Khalista,
2015)

Madjid, Nurcholis, Bilik-bilik Pesantren sebuah Potret Perjalanan (Jakarta:
Paramadina, 1997)

Mas‘ud, Abdurrahman, Intelektual Pesantren (Yogyakarta: LKiS, 2004)

Makdisi, Goerge A., Cita Humanisme Islam, Panorama Kebangkitan Intelektual
dan Budaya Islam dan Pengaruhnya terhadap Renaissans Barat (Jakarta:
Serambi, 2005)

Masyhud, Sulthon dkk, Manajemen Pondok Pesantren (Jakarta: Diva Pustaka
2005)

Ma’shum, Saifullah, Karisma Ulama. Kehidupan Ringkas 26 Tokoh NU (Bandung:
Yayasan Bina Buana, 1998)

Mastuki HS., Kebangkitan Santri Cendekia, Jejak Historis, Basis Sosial dan
Persebarannya (Jakarta: Pustaka Compas, 2016)

Mandan, Arief Mudatsir (Ed), Napak Tilas Idham Chalid Tanggung Jawab Politik
NU dalam Sejarah (Jakarta: Pustaka Indonesia Satu, 2008)

Misrawi, Zuhairi, Hadratussyaikh Hasyim Asy’ari, Moderasi, Keumatan dan
Kebangsaan (Jakarta: Kompas, 2010)

Muin M., Abd, Praktek Pendidikan Keagamaan di Indonesia, (Ed). Deden Saeful
Ridhwan (Jakarta: Pesagimandiri Perkasa, 2019)

Outhman, Ahmad Ismail, Dari Mengaji ke Mengkaji, dalam Abdul Khaligq (Ed),
Dinamika Pesantren dan Madrasah (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2002)

Peraturan Menteri Agama RI No. 13 Tahun 2014. Tentang Pendidikan Keagamaan
Islam, Pasal 2.

Pranowo, Bambang, Runtuhnya Dikotomi Santri-Abangan, Refleksi Sosiologis atas
Perkembangan Islam di Jawa Pasca 1965. Dalam Pidato Pengukuhan Guru
Besar dalam Ilmu Sosiologi Agama pada Fakultas Ushuluddin IAIN Syarif
Hidayatullah Jakarta (Jakarta: IAIN, 2001)

Qowaid, Diversifikasi Pendidikan Islam (Jakarta: Pesagimandiri Perkasa, 2019)
Rahardjo, M. Dawam (Ed): Pesantren dan Pembaharuan (Jakarta: LP3ES, 1983)

Ridhwan, Deden Saeful, Madrasah di Indonesia, Dinamika dan Eksistensinya,
(Jakarta: Jurnal Ma’arif NU, 2017), Edisi XV. Tahun 2017.

Rumadi, Post Tradisionalisme Islam Wacana Intelektualisme dalam Komunitas
NU (Jakarta: Departemen Agama RI, 2007)

232



ISTIGHNA, Vol. 3, No 2, Juli 2020 P-ISSN 1979-2824
Homepage: http://e-journal.stit-islamic-village.ac.id/index.php/istighna
Deden Saeful Ridhwan, Novri Dewita
Pendidikan Nahdlatul Ulama untuk Peradaban Dunia
(Respon K.H. Abdul Wahid Hasyim)

Saifuddin, Lukman Hakim, Kekhasan Pendidikan Islam (Jakarta: Direktorat
Jenderal Pendidikan Islam Kemterian Agama RI, 2015)

Seri Buku Tempo, Wahid Hasyim untuk Republik dari Tebuirang (Jakarta: KPG,
2011)

Sjadzali, Munawir, Islam Realitas Baru dan Orientasi Masa Depan Bangsa
(Jakarta: Ul Press, 1993)

Sanjaya, Wina, Pembelajaran dalam Implementasi Kurikulum Berbasis
Kompetensi (Jakarta: Kencana, 2005)

Tim Penyusun Kamus Besar Bahasa Indonesia, Kamus Besar Bahasa Indonesia
(Jakarta: Balai Pustaka, 1988)

Umam, Saiful, KH. Wahid Hasyim, Konsolidasi dan Pembelaan Eksistensi,
Menteri-menteri Agama RI, Biografi Sosial-Politik (Jakarta: INIS, PPIM,
Litbang RI, 1998)

Undang-undang RI No 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional
(Bandung: Citra Umbara, 2016)

Yatim, Badri dkk, Sejarah Perkembangan Madrasah (Jakarta: DEPAG RI, 2002)

Zarkasyi, Syukri, Manajemen Pesantren Pengalaman Pondok Modern Gontor
(Ponorogo: Trimurti Press, 2005)

Zaini, A. Helmy Faisal, Pesantren Akar Pendidikan Islam Nusantara (Jakarta:
Perhimpunan Pengembangan Pesantren dan Masyarakat (P3M), 2015)

------- , A. Helmy Faisal, Nasionalisme Kaum Sarungan (Jakarta: Kompas, 2018)
Zuhri, Saifudin, Guruku Orang-orang dari Pesantren (Yogyakarta: LKiS, 2001)

233



